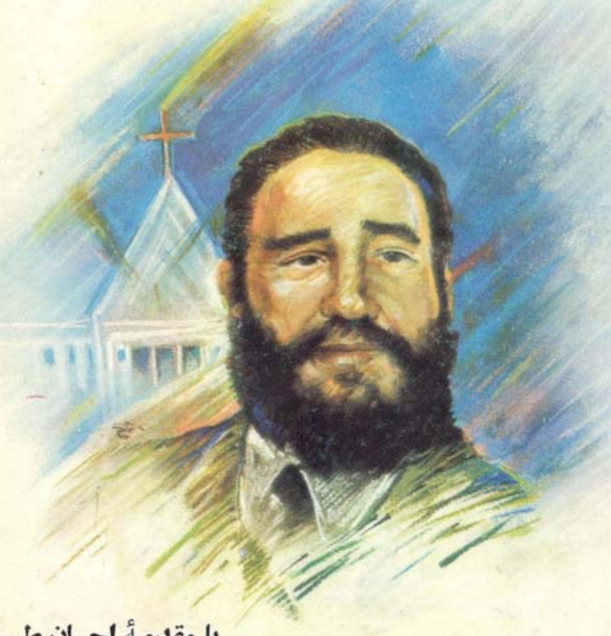
# فيدلكاسترو ومذهب

نوشتهٔ فری بتو ترجمهٔ سرویس خارجی روزنامهٔ اطلاعات



با مقدمة احسان طبري

# فيدل كاسترو و مذهب

تألیف فری بتو

ترجمهٔ سرویس خارجی روزنامهٔ اطلاعات





بور، عرى فيدل كاسترو و مذهب ترجمهٔ سرويس خارجي روزنامهٔ اطلاعات

چاپ اول: ۱۳۶۸

تعداد: ۵۲۵۰ نسخه

حروفچینی، چاپ و صحافی: مؤسسهٔ اطلاعات همهٔ حقوق محفوظ است

## فهرست مطالب

| صفحه      | عنوان                       |
|-----------|-----------------------------|
| ٣         | مقدمة احسان طبرى            |
| 11        | مقدمهٔ هاری کاکس            |
| ٣٣        | مقدمهٔ نسخهٔ کوبایی         |
| **        | در راه یك ملاقات            |
| <b>*Y</b> | بخش يكم / تاريخچه يك ملاقات |
| 1.4       | بخش دوم / مصاحبه            |
| 270       | فهرست اعلام                 |

## بسم الله الرحمن الرحيم

### خدمت برادر محترم و معزز سرپرست موسسه اطلاعات دامت افاضاته

دستنویس ترجمه کتاب «فیدل کاسترو و مذهب» تألیف فری بتو راهب دومینیکن برزیلی، برای اظهارنظر به اینجانب داده شد. ترجمه را با دقت مطالعه کردم. اینك نظر خود را دربارهٔ برخی مباحث این کتاب تقدیم می دارم.

### \*\*\*

متن کتاب «فیدل کاسترو و مذهب» مجموعهٔ چند مطلب جداگانه و مستقل است به شرح زیرین:

۱. مصاحبهٔ فیدل کاسترو با «خونلمیر بتینگ» Joelmir Beting روزنامه نگار برزیلی که خود کاسترو او را به کوبا دعوت نموده است. در این بخش وضع اقتصادی و اجتماعی کنونی کوبا از طرف کاسترو تشریح می شود.

 شرح زندگی فیدل کاسترو که وی در پاسخ سنوالاتی که فری بتوی راهب برزیلی مطرح می کند، بیان می دارد. این زندگی نامه متضمن حوادث انقلاب کوبا و جریان ایجاد دولت سوسیالیستی کوباست.

۳. مصاحبهٔ بتو (راهب دومینیکن برزیلی که همراه پدر و مادرش به هاوانا آمده بود) با فیدل کاسترو به طور کلی در باره رابطهٔ وی با مذهب و با کلیسای مسیحی. در اینجا فری بتو سئوالاتی کوتاه مطرح می کند و کاسترو با شرح و تفصیل ِ تمام، نظر

خود را در باره سئوالات مطروحه بیان می سازد.

۴. توضیح کاسترو در بارهٔ ارنستوچه گوارا و «کامیلو سین فوگوس» یاران فیدل و دو دبیر سابق حزب کوبا که اکنون درگذشته اند.

هریك از این مباحث متضمن نظریات و اطلاعات بسیاری است که کاستر و روایت گر آن است. بطور خلاصه کاستر و در این کتاب خود را یك انقلابی کوبائی، خصم آشتی ناپذیر امپریالیسم امریکا، دوست جهان سوم، معتقد به مارکسیسم لنینیسم و سوسیالیسم نشان می دهد، ولی در این سوسیالیسم او ویژگی هائی است که آنرا با سوسیالیسم شوروی متفاوت می کند.

به طور کلی چاپ ترجمهٔ فارسی این کتاب که بزبانهای مختلف و با نسخ بسیار بالا ترجمه شده به نظر اینجانب لازم و مفید است و تصور می کنم روحانیون و سیاستمداران و روزنامه نگاران و متخصصان علوم اجتماعی در جمهوری اسلامی ایران می توانند از آن برای شناخت کوبا و نظریات رهبر آن استفاده کنند.

از این مباحث مطروحه در مصاحبهٔ طولانی فیدل و بتو به دو نکته توجه می کنم: ۱. نظر فیدل کاسترو در باره مذهب.

 ۲. دفاع کاسترو از مارکسیسم \_ لنینیسم \_ آئین (دکترین) مورد اعتقاد کاسترو و دولت سوسیالیستی کوبا.

### \*\*\*

کسی که این مصاحبه را مطالعه می کند، ناچار توجه به «مغازلهٔ» کاستر و بعنوان کمونیست با مذهب که خود معتقد به الحاد و خدانشناسی (آته ئیسم) مارکسیستی است جلب می شود.

کارل مارکس در اثر معروف خود موسوم به «انتقاد فلسفهٔ حقوق هگل» در بارهٔ مذهب عبارت «مذهب افیون مردم است» را ذکر می کند. لنین در جزوهٔ خود بنام «مناسبات حزب کارگر با مذهب» این جمله را «سنگ پایهٔ تمام جهان بینی مارکسیستی در بارهٔ مذهب» می داند. انقلاب اکتبر دست به تبلیغ وسیع علیه مذهب زد: مجلات «بی خدا» (۱۹۲۵) «ضدمذهب» (۱۹۲۸–۱۹۲۸) «آته ئیست» مراکز مذهبی، اراماه با بستن مراکز مذهبی، امحاء خدام مذهب، از طرف رژیم مُجری شد ولی دمبدم دولت شوروی مذهبی، امحاء خدام مذهب، از طرف رژیم مُجری شد ولی دمبدم دولت شوروی

مجبور به عقب نشینی گردید تا امروز که موافق قول گورباچف وی درصدد است قانونی در آژادی ایمان تنظیم نماید.

کاسترو همه جا ـ بدون انکار یا پنهان ساختن عقاید اصلی خود ـ به سود مسیحیت، کلیسا (و از آن جمله کلیسای کاتولیك) و ابراز شوق بدیدار پاپ ژان پل دوم، قرار دادن ایمان مذهبی در کنار ایمان سیاسی، قرار دادن «شهیدان» جنبش کمونیستی در کنار شهیدان اولیهٔ مسیحیت (در دوران امپراتوری رُم) و گفتن اینکه او هرگز در فکر ریشه کن کردن مذهب در کشور کوبا نیست و به اندیشه مذهبی احترام می گذارد و نیز مقایسهٔ عمل کمونیستهای کوبا با راهبان در خدمت به مردم، آنهم به سود راهبان کاتولیك در کوبا، و تصریح اینکه به عقیده اش در بارهٔ اتحاد بین مارکسیستها با مسیحیان جنبه تاکتیکی و گذرا ندارد و گفتن اینکه اگر کشوری مسیحی ایجاد شود، لزوماً باید نظیر کشور کوبا باشد و بیان اهمیت ایمان مذهبی در تاریخ و غیره ـ اظهارنظر می کند.

انگیزهٔ کاسترو در این اظهارات چیست؟

۱. تردیدی نیست که بخشی از این اظهارات ناشی از واقع گرائی کاسترو به عنوان رئیس دولت است. شرکت مسیحیان در امر مورد اعتقاد کمونیستهای کوبائی (یعنی ساختن جامعهٔ سوسیالیسنی) ناچار کاسترو را به ترك روش کمونیستهای شوروی (و تا حدودی چین) یعنی اتخاذ روش ناسازگار با دین، واداشته است. هم چنین کاسترو برای اعمال مقاومت موفقیت آمیز در قبال فشار وحشتناك امپریالیسم امریکا به «وحدت ملی» یعنی اتحاد کمونیستها و مسیحیان سخت نیازمند بوده و هست و بدون شرکت مسیحیان «اعم از کاتولیك و پروتستان»، تامین این وحدت ملی ناشدنی است و اصرار بر الحاد و جدا شدن از کلیسا برای کاسترو خطای مهلك شناخته می شود. طبیعی است که کاسترو، مذهب یعنی مسیحیت را، نه به عنوان راه عقیدتی اصلی کشور، بلکه راهی فرعی و ضمنی (آنهم مسیحیت را، نه به عنوان راه عقیدتی اصلی کشور، بلکه راهی فرعی و ضمنی (آنهم مسیحیت را، نه به عنوان راه عقیدتی اصلی کشور، بلکه راهی فرعی و ضمنی (آنهم مسیحیت را، نه به عنوان راه عقیدتی اصلی کشور، بلکه راهی فرعی و ضمنی (آنهم مسیحیت را، نه به عنوان راه عقیدتی اصلی کشور، بلکه راهی فرعی و مزاحم نباشد)، قبول دارد.

۲. علت دیگر این خوشگوئی و مغازله آنست که اکثریت شکننده چهارصد میلیون ساکنان کشورهای امریکای لاتین (اعم از امریکای مرکزی و جنوبی) مذهبی و کاتولیك اند. فضای مذهبی، برخی از جنبشهای انقلابی را در این نیم قارّه

واداشته است با مذهب آشتی کنند و یا مذهبی ها را نمایندگان برجسته خود معرفی کنند (مثلًا در نیکاراگوا) کاسترو بمثابه یکی از قدیمی ترین و مشهور ترین رهبران انقلابی این واقعیت را در نظرمی گیرد. او قصد تأثیر در این پهنهٔ وسیع را در سر دارد.

7. کاسترو با امپریالیسم امریکا مبارزه می کند. مسألهٔ مذهب بین آمریکا و کوبا از جهت ایده نولوژیك مسألهٔ مورد تنازع است. در آغاز انقلاب، کاردینال مانوئل آرته گا (که رابطه بسیار حسنه با باتیستا دیکتاتور سرنگون شدهٔ کوبا و اربابش امپریالیسم امریکا داشت) قهراً با انقلاب سر سازگاری نداشت. ولی بعدها کاردینال نامبرده دارای «روابط عالی رسمی با دولت انقلابی شد». رابطهٔ گذشته و حال کاسترو با کاردینال مربوط به نحوهٔ ارتباط کاردینال با امریکاست و این هم خود مفهوم است.

۴. کاسترو از مسیحیت و کلیسا به علت سوابقش (یعنی: اجراء تفتیش عقاید و مخالفت با پیشرفت علوم تجربی و تعلقش به هیئتهای حاکمهٔ برده دار، ملاك و فاتحان اسپانیولی، امپریالیستها، و جنایات و نسل کشی علیه تمدن سرخ پوستان (مانند تمدن. آزتك و مایا در مكزیك و امریكای جنوبی برای تحمیل مسیحیت و نیز این روش در افریقا و غیره) انتقاد می كند. ولی همه اینها به گذشته متعلق هستند ولی در بارهٔ وضع كنونی مسیحیت چیزی نمی گوید و با «الهیات آزادی» موافق است.

کاسترو کوچکترین انتقادی به تئوری آنه ئیسم مارکس و انگلس و لنین و عمل تاریخی کمونیستها در امحاء کلیسا و کشیشان و آثار مذهبی پس از پیروزی انقلاب سوسیالیستی و نیز در کشورهای شرق بویژه شوروی، وارد نمی سازد و مسائل مربوطه را تماماً مسکوت می گذارد. لذا با وجود آنکه به طور کلی کاسترو صادقانه صحبت می کند، این صداقت خالی از مراعات «منافع دیپلماتیك» نیست.

### \*\*\*

کاسترو بدون شك مارکسیست ـ لنینیست معتقدی است، ولی ضمناً به عقاید ملی گرائی خوزه مارتی (انقلابی کوبائی که علیه استعمارطلبان اسپانیولی مبارزه می کرده) سخت علاقمند است. می گوید که در کوبا وضع انقلابی بدون «انحصار» در مارکسیسم پدید شد و اصرار بر مارکسیسم ـ لنینیسم، (و نه ملی گرائی یا مذهب) به نظر کاسترو در مقابل کاپیتالیسم امریکا و تهدید قوی آن لازم شد، و لذا این مکتب

پایه استراتژی و تاکتیك کوبا قرار گرفت تنها «سوسیالیسم مارکسیستی» است که به ادّعای کاسترو، می تواند آزادی، برابری و برادری را برقرار سازد.

این درست است که کاسترو در جستجوی مکتبی که بتواند به مقابله با امریکا بشتابد و ظلم اجتماعی را در کوبا نابود کند و به سنوالات مختلف اقتصادی و اجتماعی پاسخ دهد، به سراغ مارکسیسم می رود ولی عملاً فراموش می کند که اگر توفیقی در ایجاد نظام عادلانهٔ نسبی نصیب کاسترو شده باشد، این به هیچوجه نتیجه مکتب مارکسیسم نیست. مارکسیسم به وسیله لنین و استالین و مائوتسه دون در شوروی و چین مورد اجراء قرار گرفت و در نتیجه هم به نتایج ضدبشری (نابود کردن میلیونها نفر بنام انقلاب) و هم به شکست اقتصادی و عقب ماندگی تکنولوژیك منجر شد که تصحیحات تنگ شیائویینگ و گورباچف حاکی از آنست.

دعوی مارکسیسم ـ لنینیسم درباره «علمیّت» تئوری خود باك دعوی گزافی است. علوم اجتماعی امروزی جهان (تاریخ، اقتصاد، سیاست، حقوق و غیره) هیچكدام عرصهٔ «كشف و الهام» ماركسیسم نیستند. مثلاً در بارهٔ اقتصاد، سهم ماركسیسم و لنینیسم در ایجاد برخی از تحولات و مباحث آن رویهمرفته كم نیست، ولی این سهم بهیچوجه مطلق و تعیین كننده نیست و گاه به كلی منحرف و غلط است. به طور كلی علوم اجتماعی مانند علوم طبیعی ثمرهٔ تلاش بسیاری متفكران و مكاتب است بهمین جهت اگر كسی یك مكتب را مطلق كند ناچار به گمراهی می افتد.

استقرار «دیکتاتوری پرولتاریا» و امحاء مالکیت خصوصی مردمی (یعنی نه تنها مالکیت غارتگران و ستمگران که عادلانه است)، تئوری «مبارزهٔ طبقاتی» که موجب سوءظن و تفرقه در جامعه است، امحاء معنویّات و جهان بینی مذهبی، استقرار سیستم یك حزبی و سلطه گروه نخبهٔ حزبی (اِلیت کمونیست)، بی اعتنائی به فضائل اخلاقی فردی و اجتماعی، استقرار دولت قهار و مستكبر و اسارت ملل تحت ستم و سلطه \_ نتائج عملی تئوری مارکسیستی \_ لنینیستی است. کاسترو امپریالیسم را بحق مورد افشاء قرار می دهد، ولی در باره تاریخ سوسیالیسم به آرایشگری می پردازد.

بدون شك مسائل ديگرى نيز در اين كتاب قابل بحث و انتقاد است ولى به

عنوان نمونه به آنچه گفتیم اکتفا می کنیم.

با تشکر و عرض معذرت ـ و من یتوکل علی الله فهو حسبه احسان طبری یک شنبه ۲۲ آبان ۱۳۶۷

كاسترو مون شك اركسيت ريسية منعد ماسة ويضنا مرعمة مخواني خوزه این (انتلال کولای کیمند وستوارطلان اسیانوی بارزوی کرده) مخت علاقدرات. در کویا وصع انقلای بردن « انتقار » درباری بدید ( ج ۲ میر۱۰۰ ) و اصرار میراگرست بنیم ، (و م ای ای بذب إ ونظرة ستر درمنال كاجالس امريكا وتدرقوى أن الرمث ( ٢٤ مر ١٢٩) وان كن باير استراتزي - اكت کوهٔ جرادگرفت ( ج ۳ رص ۱۵) تها مدراسی بادگسیتی است کر خطر فاشرو رواید آذادی در اری در برادری دا برقودسان ( ج ۴ می ۱۹۲) ا بن درست بست که کاسترد درستجوار مکتی که بتوانر به متاط با ارتا شن دو ظام امای را دری تا درگندی به کندی به کندی میشندادی والمارية بعدده يساع واكسيم سراد دى علا والونش كند ك الرفونيق درا ين نظام عادما فيرفضي دا ستروث د لا شد الميلي في بی در پاکسیم نیت ، ایکسیم دسولن دات لی و المورة ورور المرارجين مورد عور واررف و عمدتنا في صدلتر ( مابور کردن جبوله مام امتداب ) ، م . رضعت اقتصادی سنوند كيفيون مَنْدُسادُ نَبُ و يُور ديد طَالِمَة أس. وعرى م إرمستم يمينسي درة أنه علمت " المجلط وعرى محرابي بست عمرم اجامى الرارى ( يا بع القنصاد الساست التوق اليوا) جندم ومثر إكبيم مستند. ثقاً ديًا المنتماء وسهماكيس رانسم دراجا در المراد وماجث أن كم نب ولي سيمعس وتعني كنذه شيت وكالمخطخوات وغلط است بغوديني علم الجالمي

## مقدمهٔ هاری کاکس

فیدل کاسترو از قدرت بیانی برخوردار است که هرگز موردتوجه قرار نگر فته است. فرمانده در مدت بیست و هشت سالی که بر کوبا حکومت کرده، با میلیونها واژه مردم خود را سرگرم و هدایت کرده است، و به آنها آگاهی داده و ارشادشان کرده است. کاسترو خود را معلم توده های کوبا می داند و بسیاری چیزهای دیگر. در واقع اگر او یك رهبر سیاسی نمی شد ممكن بود امروز یك استاد دانشگاه یا یك وكیل دعاوی باشد؛ در هر دو صورت قدرت بیان وی برایش سودمند واقع می شد. فیدل همانطور که نشان داده از هر فرصتی برای تشریح عقاید خود و ایراد سخنرانی استفاده می کند؛ او می تواند، محفلی را به یك مجلس سخنرانی تبدیل کند مخاطبان وی، ممکن است کشاورزانی باشند که برای برداشت محصول نیشکر گرد آمده اند، یا یك هیئت روزنامه نگار میهمان، یا دسته ای از مردان جوان كه در كنار یك زمین بسکتبال به استراحت پرداخته اند. هر جا که باشد مهم نیست؛ فرمانده بزرگ کوبا برای در میان گذاشتن تجربه ها و اندیشه های خود با کسانی که آماده اند به سخنان وی گوش فرا دهند هیچ فرصتی را از دست نمی دهد و مردم نیز دوست دارند حرف هایش را بشنوند. حتی سرسخت ترین منتقدان وی نیز، کمتر دیده شده که كاسترورا كسالت آور بخوانند. ممكن است آنها او را به داشتن غرور بيش از حد یا ظاهرسازی متهم کنند اما هرگز کسی ادعا نکرده که او «کودن» است.

در این کتاب ما شاهد گفت و شنود فیدل با یك کشیش برزیلی به نام «فری بتو» در باره موضوعی هستیم که مذهب خوانده می شود. اما در حقیقت این مسیحیت و می توان گفت مسیحیت کاتولیك است که مورد بحث قرار می گیرد؛ چون این مذهبی است که او آن را می شناسد و یا دست کم مطالب زیادی در باره آن آموخته است. بعضی ممکن است این گفتگو را مصاحبه بخوانند اما سئوالهای جامع و اظهار نظرهای کشیش، گهگاه به این تبادل نظر بیشتر جنبه مباحثه می دهد تا یك جلسه سئوال و جواب.

ظاهراً مذهب، موضوعی است که آقای کاسترو بدون هیچ اکراهی حاضر است درباره آن صحبت کند؛ او نیازی به تهییج و تحریك ندارد؛ در واقع انسان وقتی علاقه وی را به انجام این صحبت طولانی بافری بتو درباره چنین موضوعی می بیند از خود می پرسد چرا این کتاب سالهای قبل بوجود نیامده است؟ او در حالی که به سیگارهای برگ کوچك خوش بویش پك می زند چنان در اندیشه قرو می رود که به نظر می رسد خیلی بیش از شخصی که خود را ملحد قلمداد می کند می توان انتظار داشت.\*

کاسترودر این مصاحبه که بخشهائی از آن در ساعات اولیه صبح انجام شده نشان می دهد که تنها به مفهوم محدود مذهب نمی اندیشد بلکه موضوعات بسیاری وی را به فکر وا می دارد، و باید هم این طور باشد؛ چون مذهب هرگز در خلاء وجود ندارد. از این رو تصویری که فرمانده از زندگی خود در کوبای سال های سی و چهل (او در ۱۳ اوت ۱۹۲۶ متولد شد) ارائه می دهد آهنگ اجتماعی و فرهنگی پرآب و تابی به اظهارنظرهای وی می بخشد، او زمانی را به یاد می آورد که پسر بچه ای بود و در مزرعهٔ کوچکی در بیران که در آن زمان ایالت اورینته خوانده می شد زندگی می کرد. در آن جا کلیسائی وجود نداشت و فرصتی برای موعظه های مذهبی پیش نمی آمد؛ و همچنین در آن جا گوسفندها، گاوها، خوكها و مرغها در زیر سقف نمی آمد؛ و همچنین در آن جا گوسفندها، گاوها، خوكها و مرغها در زیر سقف خانه های چوبی سبك اسپانیایی نگهداری می شدند؛ او با علاقه از پدرش سخن

 <sup>⇒</sup> تصادفاً اندکی پس از پایان این مصاحبه، شنیدم آقای کاسترو کشیدن سیگار را بکلی کنار گذاشته و بیش از یکسال است که یك سیگار نکشیده است و تلاش می کند کو بائی های جوان را متقاعد سازد به این علف مضر عادت نکنند.

می گوید، پدری که به عنوان سرباز ارتش اسهانیا برای سرکوب شورش سال ۱۸۹۵ به کوبا فرستاده شد. ولی به حدی شیفتهٔ آن کشور شد که دوباره به آنجا بازگشت و در آن جا ساکن شد.

کاسترو بزرگ، زندگی خود را در کوبا ابتدا با کارمندی شرکت «یونایتد فروت» آغاز می کند، اما به سرعت یك شرکت مستقل برای خود تشکیل می دهد و به مردی نسبتاً ثروتمند تبدیل می شود. اما بهترین خاطرات کاسترو به مادرش تعلق دارد. او زنی است ظاهراً ساده ولی واقعاً مؤمن که خانهٔ خود را با شمایل مریم، مسیح و حواریون تزئین کرده هر روز به درگاه خداوند و مریم دعا می کند.

فیدل جوان بعدها به دبستانی فرستاده می شود که مدیریت آن با کشیشهای مسیحی است و پس از آن به یك دبیرستان مذهبی به نام «مدرسه مریم بانوی آلام ما» در سانتیاگو د کوبا و سپس به یك دبیرستان «ممتازیسوعیان» به نام «کالج دوبلن در هاوانا» می رود. او حتی امر وزنیز از معلمان خود به خاطر برخی خصائل اخلاقی مانند روحیه فداکاری، ماجراجوئی و جد و جهد که در وجود وی به یادگار گذاشتند تجلیل می کند. او در تشریح یسوعیان می گوید «آن ها غریزه سودجوئی نداشتند. افرادی ریاضت کش، جدی، فداکار و سخت کوش بودند. اگر آن ها حقوق یا چیزهای دیگر می گرفتند شهریه مدرسه مان هرگز ۳۰ پزو نمی شد».

با خواندن این کتاب انسان از خود می پرسد آیا انتقاد شدید کاسترو از واسطه گری در بازار، که پس از قانونی شدن بازارهای آزاد کشاورزان در سال ۱۹۸۰، در کوبا ظاهر شد، از آموزش مذهبی اولیه وی سرچشمه نمی گیرد؟ او می گوید ارزشهای انقلاب هرگز نباید به وسیله پول محاسبه شود؛ این ارزشها باید بر مبنای محتوا، اندیشه ها، اصول و برخی ارزشهای اخلاقی مورد احترام مردم بوجود آید.

اما فیدل جوان از آموزش یسوعی خود زیاد هم راضی بنظر نمی رسد. او از نهاد دانشجوئی که افراد آن همه از طبقه ممتاز بودند و درس اخلاقی «جایزه و مجازات» انتقاد می کند؛ او می گوید کاش یسوعیان بجای تاکید روی قدرت اراده، به وی آموخته بودند که با روشی منطقی تر با مذهب مواجه شود. جالب اینکه او با وجود این که عاشق صلحبت کردن است و وقتی که نوجوانی بیش نبود از اینکه دانش آموزان

می بایستی در جریان موعظه های مذهبی مدرسه ساکت می نشستند متنفر بود.

اوهم چنین از شنیدن موعظه های مربوط به آتش جهنم متنفر بود. این موعظه ها صحبت های کسل کننده کتاب «تصویری از یك هنرمند به عنوان یك مرد جوان»، بیادش می آورد با این حال کاستر و اذعان دارد که آموزش مذهبی موجب شد وی به اندیشه های فلسفی و اخلاقی علاقمند گردد؛ و این کتاب نشان می دهد این علاقه هنوز زنده و در اوج است. او می گوید «معلمان من، بدون تردید با سازمان دهی، انضباط جدی و ارزش های خود در من تأثیر گذاشتند. آن ها به رشد من کمك کردند و در تکوین برداشت من از عدالت مؤثر بودند»، این اظهارنظر ممکن است خشم پنهان کسانی را که هنوز ترجیح می دهند تمام خطاهای کلیسا را در سال های اخیر به یسوعیان نسبت دهند بر انگیزد.

شاید به همین دلیل است که چند سال قبل که «اوفوس دئی» و هوادارانش در کلیسای کاتولیك، یسوعیان را متهم می کردند که با افکار انقلابی خود جوانان امریکای جنوبی ـ و کشورهای دیگر ـ را به فساد می کشانند این اظهارنظر چاپ نشد؛ اما کاسترو در عین حال یادآور می شود تمام معلمان یسوعی وی ـ بدون استثناء ـ جزء راست گرایان ارتجاعی و طرفدار فرانکو بودند. آنچه فیدل جوان ظاهراً از این کهنه سربازان هوادار فرانکو یاد گرفت شیوه کار آن ها بود نه محتوای گفتارشان.

با این حال خیلی ها از خود سئوال خواهند کرد چرا کاسترو از این همه ارزش های مذهبی در این مدت طولانی تنها برای خود سخن گفته است؟ و یا به عبارت دقیق تر اصلاً چرا باید کسی به سخنان او در این باره علاقمند باشد؟ مگر از همه این ها گذشته او مانند فروید و سارتر که هر دو آن ها هم مطالب جالبی درباره مذهب گفته اند چیزی جز یك ملحد و یك مارکسیست ـ لنینیست خود خواسته است؟ آیا او رهبر کمونیست یك کشور کمونیست نیست؟ و آیا کمونیست ها، ملحد و سخت ضدمذهب نیستند؟ چرا واقعاً باید برای کسی مهم باشد که کاستر و درباره این موضوع چه می گوید؛ موضوعی که هر اندازه هم برای بسیاری از امریکائی ها عزیز باشد موضوعی نیست که اکثراً بخواهند چیزی از او در این باره یاد بگیرند؟ پاسخ این سئوال کاملاً روشن نیست. و به علاوه یك واقعیت پیچیده نیز وجود پاسخ این سئوال کاملاً روشن نیست. و به علاوه یك واقعیت پیچیده نیز وجود

دارد؛ واقعیت این است که این کتاب زمانی منتشر می شود که هم بهترین موقع و هم بدترین موقع برای طرح چنین مسأله ای از سوی این شخص است. بهترین موقع است برای این که در سالهای اخیر، روابط مذهب با سیاست در امریکای لاتین و بویژه روابط مسیحیت با جنبشهای انقلابی، بیش از گذشته توجه مردم امریکا را به خود جلب کرده است. البته برای این تحول دلایل چندی وجود دارد که همه در رویدادهائی که به روزنامهها و تلویزیونهای ما راه پیدا کرده اند منعکس است. مثلاً همین چند سال قبل، پاپ «ژانپل» دوم سفر پر سر و صدائی به امریکای مرکزی کرد؛ او در جریان این سفر در گواتمالا و السالوادور توقف کرد. این در حالی بود که ده ها کشیش و راهبه و خادمین کلیسا از جمله چهار زن امریکائی طی ده سال گذشته در این دو کشور به وسیله دولت و گروه های شبه نظامی به قتل رسیده بودند؛ و گذشته در این دو کشور به وسیله دولت و گروه های شبه نظامی به قتل رسیده بودند؛ و همکار کمونیست ها می شمردند. پاپ در السالوادور از مقبره اسقف «اسکار رومرو» در حال سخنرانی به ضرب گلوله یك مرد مسلح ضد دیدن کرد. «اسکار رومرو» در حال سخنرانی به ضرب گلوله یك مرد مسلح ضد دیدن کرد. «اسکار رومرو» در حال سخنرانی به ضرب گلوله یك مرد مسلح ضد خمونیست کشته شده بود چون این مرد احتمالاً فکر می کرد اسقف بیش از حد نسبت به جنبش چریکی همدردی نشان می دهد.

پاپ در جریان دیدارش از این کشورها بر تعلیمات کلیسا در زمینه حقوق بشر تاکید کرد اما با این حال وقتی که پدر مقدس به نیکاراگوا رفت پدرانه در حالی که با انگشت سبابه به کاردینال ارنستو کاردنال وزیر امور فرهنگی دولت ساندنیست اشاره می کرد به وی هشدار داد باید به روابط خود با کلیسا سر و سامان دهد. کلمه «سر و سامان» می تواند به معنای «مرتب کردن»، «استوار کردن»، «اصلاح کردن» یا «تنظیم کردن» باشد؛ احتمالاً پاپ تمام این معانی را مدنظر داشته است. او هم چنین احتمالاً تنها به کاردنال اشاره نمی کرد، بلکه منظورش به اصطلاح «کلیسای خلقی» در نیکاراگوا بود که حتی قبل از انقلاب با الهام از انجمن های محلی مسیحی بوجود آمده بود.

در حقیقت بسیاری از اعضای این انجمنهای محلی فعالانه در سرنگونی رژیم سوموزا شرکت کرده بودند و همچنان به حمایت خود از روند انقلاب در کشورشان ادامه می دادند؛ یکی از شعارهای این گروه که امروز بر روی پلاکاردها و

دیوارها در سرتاسر نیکاراگوا به چشم میخورد، این جمله است «بین مسیحیت و انقلاب تناقضی وجود ندارد».

پاپ درباره این مسأله چه فکر می کند؟ واتیکان در تازه ترین فتوای خود در مورد الهیات آزادی بخش، یك بار دیگر این موضع کاتولیك ها را که شورش مسلحانه علیه حکومت های مستبد طولانی و سرسخت، از نقطه نظر اخلاقی موجه است، مورد تاکید قرار داده. اما با این وجود به نظر می رسد پاپ درباره شاخه آمریکای لاتین قلمرو خود نگرانی هایی دارد. ما همه به آگاهی بیشتری درباره این موضوع نیاز داریم، و مردم مایلند در این باره بیشتر بدانند و وقتی مردم آماده اند کاسترو نیز همیشه برای آگاهی دادن آماده است.

بسیاری از تماشاگران تلویزیون و خوانندگان مطبوعات در آمریکا از داستانهای متناقضی که درباره مداخله کلیسا در مناقشههای سیاسی آمریکای مرکزی می شنوند گیج شده اند و این امر کاملاً قابل درك است. در برخی از کشورها رهبران کلیسا به وسیله دولتهای راست گرا کشته می شوند؛ در حالی که در کشورهای دیگر آنها در دولتهائی که ریگان آنها را دولتهای کمونیست مي خواند عضويت دارند؛ در برخي از كشورها به گفته رئيس جمهوري آمريكا، چریكها همه تروریست هستند در حالی كه در كشورهای دیگر رزمندگان آزادی محسوب می شوند که از نقطه نظر اخلاقی همتای «بایه گذاران قانون اساسی آمریکا» هستند این وضع مردم را گیج کرده است. اسقف رومرو و راهبه های آمریکائی که در السالوادور کشته شدند بدون تردید قربانیان گروه های راست گرا هستند؛ اما در نیکاراگوا از یک سو اسقف ماناگوا به صورت منتقد سیاسی اصلی دولت ساندنیست درآمده است از سوی دیگر پیروان <mark>فرانسیس، یسوعیان و مبلغین مذهبی</mark> کاتولیك از دولت حمایت می کنند و در این میان پنج اسقف دیگر در این باره با هم اختلاف نظر دارند. آیا روزگاری تعبیر «انقلابی مسیحی» یك تناقض محض بشمار نمی رفت؟ آن روزهای خوش که خدا و شیطان، خیر و شر، مذهب و الحاد به روشنی روی در روی هم قرار میگرفتند و در مورد خیر و شر تردیدی وجود نداشت چه شدند؟

و نیز این کتاب در بهترین موقع ظاهر می شود، زیرا سروصداها، پیچیدگی ها و آلام آمریکای لاتین که انقلابیون و مسیحیان هریك به شکلی در آن درگیرند، بالاخره

مقدمهٔ هاری کاکس

توانسته است، توجه مردم آمریکا را به خود جلب کند.

همچنین بدترین موقع است، چون روابط ایالات متحده و کوبا که پس از سقوط رژیم باتیستا در سال ۱۹۵۹ همواره منزلزل و در حال فرسایش بوده یك بار دیگر به اوج وخامت بارش بازگشته است؛ چرا که در سال ۱۹۸۲ وزارت امور خارجه ایالات متحده محدودیت های مسافرتی و پولی تازه ای را علیه کوبا به مورد اجرا گذاشت که دیدار امریکائی ها را از کوبا بیش از پیش دشوار می کرد؛ در سال ۱۹۸۵ ایالات متحده با براه انداختن یك ایستگاه رادیوئی که پیام های تبلیغاتی علیه کاستر و پخش می کرد و به نام خوزه مارتی (۱۸۹۵ ـ ۱۸۵۳) میهن پرست کوبائی کاستر و پخش می کرد و به نام خوزه مارتی (۱۸۹۵ ـ ۱۸۵۳) میهن پرست کوبائی کرد. کاستر و نیز با فسخ یك موافقت نامه مهاجرت به این اقدام پاسخ گفت. هم چنین در اوایل سال ۱۹۸۶ وزارت امور خارجه آمریکا تحریم های شدیدتری را علیه کوبا به مورد اجرا گذاشت که ظاهراً هدف آن پر کردن شکاف موجود در تحریم اقتصادی بود که از ماههای اول به قدرت رسیدن کاسترو ادامه داشت. در همین زمان عفو بین الملل نیز تلویحاً گفت هر چند مایل نیست در این باره صحبت کند اما در حقیقت در کوبا زندانی سیاسی وجود دارد.

در ماه های اخیر بسیاری از امریکائی ها کتاب «علیرغم تمام آرزوها» نوشته آرماندو والا دارس را خوانده یا شرح آن را شنیده آند. نویسنده در این کتاب آلام و محرومیتهای خود را به عنوان یک زندانی عقیدتی طی سال های طولانی در یک سلول زندان کوبا شرح داده است. ضمناً در چارچوب یک رشته رویدادهای عجیب و غریب، نیر وهای کوبائی پاسداری از تاسیسات نفتی امریکا در آنگولا را در بر ابر یک نیروی چریکی مورد حمایت آمریکا را بعهده دارند و همین نیروی چریکی است که رئیس جمهوری امریکا و بسیاری از مشاورانش علناً حمایت خود را از کمک تسلیحاتی مستقیم یا حداقل مالی از آن بعمل می آورند، با این حال ممکن است «بدترین» هنوز اتفاق نیافتاده باشد؛ چون برخی از هواداران پر زیدنت ریگان امر وز علناً از قهرمان محبوب خود انتقاد می کنند که بیش از حد در بر ابر کاسترو نرم بوده است. در خود کوبا می بینیم رهبری کلیسای کاتولیک بیش از هر کلیسای دیگری در یک کشور کمونیست هوادار «گفت و شنود» با دولت است و این در حالی است که

بدون تردید از هر کلیسای دیگری در آمریکای جئوبی بیشتر هوادار واتیکان است. با این وضع تعجبی نیست اگر مردم سردرگم شوند. اگر تصویر روابط بین مذهب و سیاست، کلیسا و انقلاب در آمریکای لاتین بطور کلی پیچیده و مبهم است نقش کوبا در این میان غامض تر و پیچیده تر به نظر می رسد.

این زمان به خصوص زمان مناسبی برای کوبا نیست؛ چون هر انقلابی پس از سی سال ناگزیر مقداری از تحرك اولیه خود را از دست می دهد. كسانی كه از كوبا دیدن کرده اند تائید می کنند سطح مراقبت های بهداشتی در آن جا از هر کشور دیگری در آمریکای لاتین بیشتر است، و بیکاری در سطحی پائین تر قرار دارد و همه بطور یکسان به آموزش و پرورش دسترسی دارند و بیسوادی در آن جا تقریباً ریشه کن شده است. اما حتی بهترین دوستان کوبا نیز قبول دارند یك عامل بیزاری در بین کوبائی ها مشاهده می شود، یك بیزاری که بهرحال همیشه با ستایش از دستاوردهای انقلاب برای مردم عادی و ادامه امید به این که بالاخره روزی به شکلی روابط با آمریکا بهبود یابد همراه است. هم چنین روشن است که نیکاراگوا، داود جدیدی که در برابر «کلیات» یانکی قد علم کرده گوشه ای از ابهت کوبا را از پرده تصور جوانان امریکای لاتین ربوده است. حتی در خود کوبا هم نیکاراگوا، به صورت یك منبع الهام درآمده است. در حقیقت كسى كه اخیراً از كوبا دیدن كرده به من می گفت: «اگر نفوذ غیر عادی مسیحیان نیکاراگوا روی کوبائی هائی که به عنوان پزشك و معلم به آن جا رفته اند نبود، تصور نمي كند اين كتاب چاپ مي شد. تماس با كسانى كه هم كاتوليك هستند و هم انقلابي ظاهراً بسياري از كوبائي ها را متقاعد كرده است كه نسخه قديمي الحاد لنينيستي ديگر ارزش ندارد. حتى تعداد معدودي از آن ها، به کلیسای کاتولیك نیكاراگوا پیوسته اند. تردیدی نیست که خود کاستر و نیز نه تنها از مسیحیان نیکاراگوا تاثیر پذیرفته، بلکه روحیه شجاع و انقلابی مسیحیان عادی گواتمالا، السالوادور و دیگر کشورهای آمریکای لاتین نیز در وی تاثیر گذاشته است.

اینك در بحبوحه این آمیختگی زمانهای مناسب و نامناسب، این كتاب شگفت آور براساس ۲۳ ساعت مباحثه رئیس جمهوری كوبا و فری بتو، یك كشیش

مقدمهٔ هاری کاکس

19

فرقه دومینیکن و مردی که کاستر و به نو به خود برای وی احترام قایل است (چون در برزیل زادگاه خود در جریان حکومت نظامیان زندانی بوده و شکنجه شده است) منتشر می شود.

هر چند این واقعیت ممکن است امریکائی ها را گیج کند اما این کتاب هماکنون در دیگر کشورهای جهان نیز شور و هیجان زیادی برانگیخته است. در برزیل، آرژانتین و دیگر کشورهای آمریکای لاتین خوانندگان بسیاری داشته است. در خود کوبا دویست هزار نسخه از «فیدل و مذهب» ظرف چند روز بفروش رفت و ظرف چند ماه یك میلیون کوبائی یعنی یك دهم تمام جمعیت کشور، این کتاب را خریداری کردند؛ هزاران نفر یك روز در سانتیاگو د کوبا صف کشیدند تا نسخه های کتاب را که شخصاً به وسیله فری بتو امضاء شده بود خریداری کنند. ترجمه کتاب به زبان آلمانی اخیراً منتشر شد اما حتی قبل از انتشار آن، کلیسای کاتولیك سوئیس یك برنامه یك ساعته تلویزیونی در باره این کتاب پخش کرد. در فرانسه که به طور فزاینده ای محافظه کار است، این کتاب خواننده زیادی داشته است و بحث بسیاری را برانگیخته است.

ناشران کوبائی گزارش می دهند نسخه های آن در مجارستان، جمهوری دمکراتیك آلمان، بلغارستان، چکسلواکی، اتحاد جماهیر شوروی، ویتنام و همچنین ایتالیا و اسپانیا و کشورهای دیگر حتی در استرالیا نیز در حال آماده شدن است؛ این کتاب هم اکنون در لهستان چاپ شده و نسخه های آن به زبان های هندی و انگلیسی در هند و تاگالوك در ژاپن بزودی منتشر می شود.

استقبالی که در رم و مسکو از این کتاب شده برای هر کسی قابل فهم است اما در کشورهای دیگر چرا تا این اندازه مورد استقبال قرار گرفته است، مطمئناً هیچ کس پاسخ آن را نمی داند. و این خواننده کتاب است که باید در این باره قضاوت کند. اما باید اعتراف کرد موعظه فیدل حراف یا هر نام دیگری روی آن بگذارید می تواند مردم را حتی در نیمکتهای کلیسا بیدار نگاه دارد.

مطمئناً از جمله کسانی که ترجمه این کتاب را با شوق و علاقه بسیار خواهند خواند رهبران و نظریه پردازان رژیم ها و احزاب مختلف کمونیست در جهان خواهند بود. این کشورها که لهستان یك نمونه آن هاست به دلایل مختلف از جریان جاری

تولد مجدد مذهب، در جهانی که قرار بود قاطعانه از این تاریك اندیشی فاصله بگیرد ناخشنود و نگران شده اند؛ اما کاسترو در بین این مردم از شهرت زیادی برخوردار است و همه به وی احترام می گذارند؛ آن چه او مجبور می شود در این کتاب درباره مذهب بگوید از دیدگاه آنها، تکاندهنده و نامعمول و حتی شاید (از واژه ای استفاده می شود که در مفهوم کنونی ممکن است شگفت آور بنظر آید) ارتدادی است؛ چرا؟ پاسخ آن بسيار ساده است. كاستر و معتقد نيست كه مذهب هميشه افيون مردم است؛ البته برای کسانی که با دیدگاه های وی درباره این موضوع آشنا هستند این خبر تازه و مهمی نیست اما مسأله این جاست که او این مطلب را این بار در کو با آشکارا اعلام و چاپ کرده است برای فرمانده، مذهب می تواند هم یك افیون باشد هم یك محرك توده ها. او می گوید «از یك دیدگاه سیاسی به اعتقاد من هر كسی می تواند مارکسیست باشد بدون اینکه مجبور شود مسیحیت را کنار بگذارد و با یك کمونیست مارکسیست برای تغییر جهان همکاری کند. آن چه در هر دو مورد مهم است مسأله صميميت انقلابيوني است كه مي خواهند به استثمار انسان به وسيلةً انسان پایان دهند و برای توزیع عادلانهٔ ثروت اجتماعی مبارزه می کنند»، باز می گوئیم این احساسات زیاد هم تازه نیست، کمونیست های ایتالیا سالهاست که همین حرف ها را می زنند؛ روشنفکران مارکسیست که از قدرت بدورند مانند «میلان مکوویچ» در اروپای شرقی و «رُوژه گارودی» در اروپای غربی نیز همین را می گویند. اما در این جا این مطلب را یك رئیس كشور كمونیست آن هم در كتابی كه در كشور خودش چاپ شده است می گوید. و این امریست مطمئناً بی سابقه.

گهگاه وقتی کاسترو درباره مذهب، صحبت می کند لحن تاسف باری به خود می گیرد گوئی قبلاً در زندگی می خواسته یك شخصیت مذهبی شود اما این فرصت را از دست داده است. او می گوید «نام عیسی مسیح برای من یکی از آشناترین نام هاست. به ویژه از روزی که برای اولین بار از منطق استفاده کردم؛ اما هرگز واقعا به یك ایمان مذهبی دست نیافتم، من تمام تلاش ها، نقطه توجه و زندگیم را روی گسترش ایمان سیاسیم متمرکز کردم؛ با این حال هرگز تناقضی بین افکاری که داشتم و فکر آن شخصیت نمادی، آن شخصیت خارق العاده که برای من بسیار آشنا است ندیدم».

نظریه بردازان تندرو کمونیست در کشورهای مختلف جهان ممکن است به خاطر این اظهارات، سرشان را به علامت تاسف تکان دهند و بگویند چه بر سر فیدل آمده است؟! آیا او با نزدیك شدن به سن كهولت دارد نرم می شود؟ آیا ممكن است او هرگز از اول یك لنینیست واقعی نبوده باشد؟ یا این كه این هم یك بازی ماهرانه دیگر وی در قاره ایست که اگریاپ در آن جا پیروزی زیادی نداشته کلیسا حداقل هنو ز از نفوذ فرهنگی و قدرت معنوی بی شماری برخوردار است. هیچ یك از این پاسخها صحیح نیست. اما در عین حال در هر یك رگههای باریكی از واقعیت وجود دارد. اولاً تردیدی نیست که کاسترو دارد پیر می شود. او اخیراً از مرز شصت سالگی گذشت و نزدیك به سه دهه است كه در صدر قدرت قرار دارد او مسلماً از حدود ۳۵ سال قبل که همراه گروه انگشت شماری از همرزمانش در نخستین تلاش مسلحانه برای سرنگون کردن حکومت خودکامه باتیستا به یادگان نظامی «مونکادا» حمله کرد پیرتر و عاقلتر شده است. هرکس که وارد آخرین دههٔ زندگی خود می شود دریك برهه از زمان مجبور است به مكاشفه بیشتر در خود روی آورد و می توان انتظار داشت فرمانده هم همان طور که در خاطرات خود نفوذ اولیه مذهب را به یاد می آورد کوشش کند که زندگی خود را در آئینه بزرگ زمان دیده، آن را سروسامان دهد. به عنوان یك لنینیست ناب نیز دشوار بتوان مثال مجسم آن را در نقطه دیگری از جهان امروز پیدا کرد. حتی میخائیل گورباچف دبیرکل حزب کمونیست شوروی در جریان نطق ۵ ساعته خود خطاب به اجلاس مقدماتی کنگره حزب کمونیست در سال ۱۹۸۵ وقتی درباره حذف اشاره به «اصول جاودانی لنین» سخن می گفت این مسأله رابو صورت یك شوخی مطرح ساخت. همچنین شاید راحت تر باشد كه بگوئیم اگرچه «مارکسیسم» به عنوان یکی از ده ها عقیده روشنفکرانه هنوز در بسیاری از کشورهای جهان امروز از نفوذ بسیار برخوردار است، اما لئینیسم پیروان معدودی دارد. هنگام بحث درباره مذهب یادآوری این مطلب مهم است که این لنین بود نه مارکس که الحاد را به یك عقیده ماورای طبیعی و نه یك مسأله سیاسی تبدیل کرد، اگر از جنبه مذهبی بنگریم فیدل کاسترو\_هرچه که خود را بخواند\_از اول هم یك لنینیست كامل نبوده است مثلاً در سال ۱۹۶۱ اندكی پس از آن كه به قدرت رسید چند کشیش را که برخی از آن ها اسپانیائی وابسته به جنبش «اوپوسی دپی» و بقید کوبائی الاصل بودند اخراج کرد، کاسترودر نطقی که در آن زمان ایراد کرد و در کوبا منتشر شد این کشیشها را متهم کرد که به جای آنکه طبق سفارش مسیح به محرومان خدمت کنند بیشتر وقت خود را نزد اغنیا و طبقه ممتاز می گذراندند، او گفت «فلسفه مسیح که در بین بردگان و فروتنان مکان خود را یافت به وسیله اشراف طبقات ممتاز مورد تحریف قرار گرفت. اما این آقایان (کشیشهای خارجی اخراج شده) خود را از طبقه استثمار شده جدا کردند تا بتوانند مذهب خود را در یك طبق نقره به استثمارگران بزرگ تقدیم کنند» در آن زمان کاسترو خود را یك لنینیست می خواند ولی هر لنینیستی که برای عقاید خود احترام قایل بود، از این که کشیشها محرومان را به فساد نمی کشاندند خوشحال می شد؛ کاسترو در سال ۱۹۷۱ در زمان حکومت آلنده که از شیلی دیدن کرد، در سال ۱۹۸۰ که برای شرکت در نخستین سالروز پیروزی ساندنیستها به نیکاراگوا رفت و در سال ۱۹۷۷ که در اجلاس شورای کلیساهای کارائیب شرکت جست همین مطلب را تکرار کرد؛ اما این بار این مطلب را به شکلی سازمان یافته و در کشورش اعلام داشته است.

با این حال آیا احتمال نمی رود «فیدل و مذهب» یك بازی زیر كانه به وسیله یك بازیگر ماهر و كاركشته باشد كه می داند برای دستیابی به هدف هایش حداقل به طور موقت به حمایت مسیحیان نیاز دارد؟ هیچ كس پاسخ این سئوال را به درستی نمی داند. اما از سوی دیگر باید گفت كاستر و، احمق نیست. بیهوده است كه بگوئیم افكار او درباره نقش مذهب در امریكای لاتین و در فرایند انقلابی كه این قاره را درهم می نوردد، تحت تأثیر اصول مذهبی كلیسا كه به یك عامل مهم در این صحنه تبدیل شده، قرار نگرفته است؛ برای ارائه یك برداشت درست از كتاب «فیدل» اینك ما باید به این عامل و این صحنه نگاهی بیافكنیم.

تردیدی نیست دگرگونی عمیقی در کلیسای امریکای لاتین صورت گرفته است ولی مشکل بتوان گفت این دگرگونی چه زمانی آغاز شد. بعضی افراد آغاز این دگرگونی را شورای ۱ و ۲ واتیکان می دانند و به گردهمائی تاریخی روحانیون و اسقف ها که پاپ ژان سیزدهم تشکیل داد و سخنان وی که از کلیسا خواست «یك بار دیگر» به کلیسای «فقرا» تبدیل شود اشاره می کنند. بعضی ها هم آغاز آن را تجربه ای می دانند که اسقف های جهان سوم از جمله آمریکای لاتین در آن شورا

کسب کردند چون اغلب آنها برای نخستین بار با هم ملاقات می کردند و مصمم بودند برای بکار گرفتن دستورات انجیل به شکلی تازه و فراگیر در قاره خود به ابتکارهائی دست بزنند؛ بعضی هم برای پیدا کردن رد افکاری که سرانجام در الهیات آزادی بخش آمریکای لاتین ظهور کرد به سالهای ۱۹۳۰ و جنبشهای کارگران جوان مسیحی، تجربه کشیشهای کارگر پس از جنگ جهانی دوم و افکاری که مبلغان جوان اروپائی و امریکائی در همان روزها با خود به آمریکای لاتین آوردند باز می گردند. خود مردم آمریکای لاتین در این باره چه می گویند؟ گوستاووگوتیرز،از پرو که گهگاه از وی به عنوان پدر «الهیات آزادی بخش» یاد می شود عقیده دارد این تغییر در هرحال می بایستی اتفاق می افتاد چون آمریکای لاتین قاره ایست که مردم آن ـ همان طور که او می گوید ـ هم ستم دیده اند و هم مسیحی.

گوتیرز معتقد است این دو عامل یعنی تجربه محرومیت و برداشت صحیح از انجیل مسیح به مانند یك ماده انفجاری تغییر بنیادی را در كلیسا تسریع كرد، با این حال هستند كسانی كه عقیده دارند اگر پدیده رشد به اصطلاح جنبش انجمنهای محلی مسیحی نبود این تغییر كه كلیسای كاتولیك را در سراسر قاره تكان داد صورت نمی گرفت.

شگفت آور است که این جنبش ابتدا به وسیله اسقفها برای مقابله با رشد مبلغان پروتستان و مبارزه علیه گسترش جنبشهای «اتحادیههای کارگری سوسیالیست» به وجود آمد.

اما کدام یك از این ها عامل اصلی این تغییر بود؟ احتمالاً تمام این عوامل یا بهتر بگوئیم ترکیبی از آن ها.

در هرحال تقریباً هیچ کس در این زمینه اختلافی ندارد که «ماگناکارتا» منشور کلیسای نوین آمریکای لاتین در سال ۱۹۶۸ در کنفرانس تاریخی اسقف ها در مدلین کلمبیا تدوین شد. در آن جا بود که اسقف ها آشکارا از «امپریالیسم بین المللی پول» سخن گفتند و جنبش انجمن های محلی مسیحی را برای پیشبرد

<sup>\*</sup> ماگناکارتا (فرمان بزرگ) در انقلاب انگلستان.

هدفهای خود در میان فقرا و مردم محروم کشورهایشان بنیان نهادند؛ اما از همه مهمتر، در آن جا بود که اسقفها اعلام کردند کلیسا باید یك «شق ترجیحی برای فقرا» داشته باشد و به این ترتیب شعار خود را که به صورت شعار «الهیات آزادی بخش» درآمد ابداع کردند.

اما این شعار که منازعه بسیار داغی را برانگیخته واقعاً و جه می گوید؟
این شعار به طور اجمال می گوید کلیسائی که قرنها با اغنیا و قدرتمندان متحد بوده، کودکان طبقه نخبه جامعه (از جمله فیدل کاستر و جوان) را آموزش داده و پرورانده است اینك ذر عمل تغییر جهت داده خود و امکاناتش را در اختیار اکثریت عظیم مردم آمریکای لاتین که هم چنان مانند گذشته فقیر و محرومند قرار می دهد.

اغلب نهادهای کلیسایی اعلامیه های پرطمطراقی منتشر می کنند و اتفاقی نمی افتد؛ اما کنفرانس مدلین یك استثنا بود که با پیام های خود سرچشمه الهام و هدایت صدها خادم کلیسای کاتولیك ـ کشیش، راهبه و خادمین مذهبی ـ شد و موجب گردید آن ها واقعاً محل کار و خانه خود را از حومه شهرها به محله های فقیرنشین منتقل کنند. برخی از نهادهای مذهبی، مدارس ممتاز خود را ببندند و برنامه هایی را برای آموزش در شهركهای فقیرنشین به مورد اجرا گذارند. احتمالاً مهم ترین نکته ای که نظر مرا در جریان سفرهای طولانیم در آمریکای لاتین در سال های اخیر به خود جلب کرده این است که هر روحانی راکه دیدم در جائی زندگی می شود و می کند که در ایالات متحده کاملاً پائین تر از سطح استاندارد ایمنی تلقی می شود و مکان ناامنی به حساب می آید و بین مردمی بسر می برد که نه تنها فقیر بلکه گرسنه و گهگاه سرخورده اند.

وقتی کلیسا با فقرا هم داستان شد دوره آزار و ایذای آن نیز آغاز گردید؛ این روزها داستان های مربوط به شهدای کاتولیك آمریکای لاتین آنقدر تکرار شده که تقریباً تازگی خود را از دست داده است؛ اما شناخت این واقعیت جالب است که شهدای بسیاری که کلیسا داده این سنت را که خون شهدا کلیسا را آبیاری می کند، زنده نگاهداشته و به همین دلیل کلیسایی که گوئی از نو حیات یافته در آمریکای لاتین واقعاً در حال گسترش است.

حتی بعضی آن را نوعی «رستاخیز» توصیف می کنند. «لئوناردوباف»، عالم روحانی برزیلی آن را یك کلیسای تازه، یك کلیسای مقدس جدید که روح القدس آن را برکت داده، کلیسائی که در قلوب مردم رانده شده و محروم این قاره عظیم جای گرفته می خواند.

وقتی اسقفهای کاتولیك آمریکای لاتین دوباره در سال ۱۹۷۹ در پائبلا مکزیك ملاقات کردند نماینده کلیسائی بودند که سخت دچار شکاف شده بود؛ انجمنهای محلی مسیحی «شق ترجیحی برای فقرا» و هیجانات «الهیات آزادی بخش» چنان سرزمینهای آنها را به حرکت واداشته بود که آثار مخالفت شدید نه تنها در جامعه بلکه در خود کلیسا نیز به تدریج ظاهر می شد.

زان پل دوم در اولین سفر خارجی خود در مقام پاپ به پائبلا آمد. اما پیام او خطاب به اسقفها مبهم بود؛ گاهی به نظر می رسید از کلیسا می خواهد در مبارزه برای عدالت اجتماعی نقشی فعال داشته باشد؛ گاهی هم به نظر می آمد به خدام کلیسا، به ویژه کشیشها و راهبهها هشدار می دهد «کارگر اجتماعی» نباشند بلکه به اصول مذهبی خود سخت تر بچسبند. پاپ به نظر «دم دمی مزاج» آمد. چند سال بعد، در سال ۱۹۸۵ وقتی کاردینال «جوزف راتزینگر» پدر لئوناردو باف را ساکت کرد، این اقدام جنجال بزرگی در آمریکای لاتین به راه انداخت؛ بسیاری از اسقفهای برزیل احساس کردند حیطه قدر تشان مورد حمله قرار گرفته و رسالت اسقفی شان خدشه دار شده است و دست آهنین رم دارد، حیات نو یافته کلیسایشان را در نطفه خدشه دار شده است و دست آهنین رم دارد، حیات نو یافته کلیسایشان را در نطفه شد پاپ به حمایت از باف، مداخله کرده است، خواه این شایعه درست باشد یا نادرست. در هر حال ما می دانیم اندکی پس از پایان این سکوت عالی جناب یک نامه خصوصی به اسقف های برزیلی رهبران انجمن های محلی مسیحی نوشت و به آن ها گفت فعالیت مذهبی شان «تجدید حیات احتمالی الهیات کاتولیک را در سرتاس جهان نوید می دهد».

این کتاب در زمانی منتشر می شود که آینده «الهیات آزادی بخش» چشم انداز روشنی دارد؛ لئوناردو باف یکی از سخنگویان اصلی این جنبش از زندان سکوت خود آزاد شده و مباحثه صمیمانهای آغاز گردیده است، درها برای همکاری

چشم گیر کلیساهای آمریکای لاتین با کلیسای کاتولیك بقیه جهان و در واقع با تمام کلیساهای مسیحی باز شده است، این تحولات زمانی اتفاق می افتد که مسیحیت به جای این که تنها یك جنبش اروپائی باشد به صورت یك جنبش جهانی درآمده است. اوج این تحول در برههای از سالهای ۱۹۷۰ بود، اینك تعداد مسیحیان در آفریقا و آسیا و آمریکای لاتین از مسیحیان ایالات متحده و اروپا بیشتر است. شخصی اخیراً به مسألهای اشاره می کرد که جالب بود؛ او می گفت هر روز که می گذرد ۴۰۰۰ نفر از تعداد مسیحیان اروپا کاسته و ۴۰۰۰۰ نفر به مسیحیان در جهان سوم افزوده می شود.

از نقطه نظر ارزشهای سیاسی و مذهبی حاکم در شمال آمریکا هر کسی ممکن است درباره فیدل کاستر و نظری داشته باشد، اما او به هر حال هنوز در نظر بسیاری ازمردم جهان سوم شخصیت یك «قهرمان» را برای خود حفظ کرده است، او از سال ۱۹۷۹ تا ۱۹۸۳ ریاست سازمان کشورهای غیرمتعهد را به عهده داشت و در همین مقام بود که در اکتبر ۱۹۷۹ نطقی در مجمع عمومی سازمان ملل متحد ایراد کرد، در اجلاس کشورهای غیرمتعهد که در سپتامبر ۱۹۸۶ در زیمبابوه تشکیل شد همه با علاقه سخنرانی وی را دنبال کردند. به این دلیل او هرچه درباره مذهب بگوید، چه برای ما جالب باشد چه نباشد برای آن ها بسیار جالب خواهد بود، و چون برای آن ها جالب است پس باید برای ما هم جالب باشد.

اما باید دید این صحبت ها برای خود مردم مسیحی کوبا چه فایده ای می تواند داشته باشد؟ کسانی که انکار می کنند که پیروان مذهب در کوبا سال ها تحت آزار و محدودیت های غیرعادلانه زندگی کرده اند معدودی بیش نیستند، حال بعضی از آن ها از این کتاب به عنوان یك «معجزه» استقبال می کنند؛ شاید به خاطر این که انتشار آن دور از انتظار آن ها بوده و نمی توانند یك توجیه طبیعی برای آن بیابند.

اما همان طور که مشاهده کردیم مسأله کاملاً هم به این شکل نیست. کتاب بی مقدمه و ارتجالاً ظاهر نشده است؛ فیدل در سال ۱۹۸۵ با یك هیئت از اسقف های کاتولیك ایالات متحده ملاقات کرده، و یکسال قبل از آن در جریان دیدار جسی جکسون از هاوانا بازدید پرسر وصدائی از کلیسای متدیست بعمل آورده بود؛ هم چنین باید منتظر بود و دید این کتاب تا چه اندازه واقعاً به مسیحیان کوبا کمك

خواهد کرد. یک کاتولیک کوبائی در حالی که قیافه عبوسانه ای بخود گرفته بود اخیراً یادآور شد که در سومین کنگره حزب کمونیست کوبا که در فوریه ۱۹۸۶ تشکیل شد کاسترو سه فراز کوتاه از سخنرانی خود را به مسیحیت اختصاص داد. در دو فراز از برخی از احزاب دمکرات مسیحی آمریکای لاتین تجلیل بعمل آورد و در یک فراز دیگر «الهیات آزادی بخش» را مورد ستایش قرار داد. این کار او هم شباهت زیادی با لنینیسم سنتی نداشت، اما برای مسیحیان کوبا که در کشوری زندگی می کنند که به وسیله نظام یک حزبی اداره می شود و «الهیات آزادی بخش» در آن جا وجود ندارد پیام چندانی نمی توانست داشته باشد.

با این حال، هر کسی باید تصمیم کاسترو را مبنی بر انتشار افکار موافقش با مذهب در پرتو تغییرات چشم گیری که اخیراً در داخل کلیسای کاتولیك صورت گرفته است مورد بررسی قرار دهد.

در سال ۱۹۵۹ وقتی شورشیان ریشوی کاسترو پیروزمندانه وارد هاوانا شدند اکثریت قابل ملاحظه ای از کشیش های کاتولیك کوبا خارجی بودند، بیشتر اسپانیائی (در این جاحق با کاسترو است) و اکثراً محافظه کار. اگرچه کلیسا بخشی از خدمات نوع دوستانه خود را به فقرا و افراد سالخورده اختصاص داده بود اما بخش اعظم امکانات خود مانند مدارس، بیمارستان ها و کشیش ها را در مناطق ممتاز شهری متمرکز کرده بود. سنگر اصلی کلیسا زنان طبقه متوسط شهری بودند و مذهب در روستاها که ۷۰ درصد مردم در آن ها زندگی می کردند توسعه چندانی نداشت.

کاستر و معتقد است کشمکشی که اندکی بعد بین کلیسا و رژیم انقلابی جدید روی داد از این خصوصیات اجتماعی ـ اقتصادی ریشه می گرفت، انقلاب نیر ویش را بیشتر از مناطق محروم روستائی تأمین می کرد، درحالی که پایگاه کلیسا در جای دیگری بود؛ برخوردی که روی داد به اعتقاد او بیشتر جنبه طبقاتی داشت تا مذهبی. در هرحال در سال ۱۹۵۴، سه سال قبل از اینکه انقلاب آغاز شود، تنها ۱۷ درصد از مردم کوبا به کلیسا می رفتند، این رقم برای یك کشور آمریکای لاتین به طور غیرمنتظره ای رقم پائینی بود؛ اما در سال ۱۹۷۶ پانزده سال پس از آن که دولت کاستر و خود را مارکسیست، لنینیست و ملحد خواند و پس از آن که تعداد زیادی از

مردم که اکثراً به کلیسا وابسته بودند کوبا را ترك کردند تنها دو درصد از مردم خود را تمسیحی می خواندند.

اسقف «کارلوس مائوئل دوچسپاراس» دبیرکل شورای اسقفهای کوبا می گوید: با وجود این که امروز خیلی از مردم می خواهند طبق تشریفات مذهب کاتولیك به خاك سپرده شوند تنها ۱۰۰۰۰ «کاتولیك واقعی» در کل جمعیت ۱۰ میلیونی کوبا وجود دارد. البته برآورد وی ممکن است پائین باشد چون بسیار از مردم به مفهومی کمتر خشکه مقدس خود را کاتولیك تلقی می کنند. بقیه جمعیت مسیحی کوبا از گروههای مختلف انجیلی از جمله بابتیستها و پنتاگوستالیستها تشکیل می شود؛ درحال حاضر تنها ۳۶ طلبه کاتولیك وجود دارد که برای کشیش شدن آماده می شوند؛ اما علیرغم این تصویر تیره آماری رهبران تمام کلیساها اصرار دارند اخیراً تغییراتی در جهت بهبود اوضاع صورت گرفته است.

«جیمز اورتگا» اسقف اعظم هاوانا اخیراً به «استانیسلاس ملار» سردبیر مجله فرانسوی «اکتوالیته رویتریوز» گفت «سه یا چهار سال است که یك جریان، یك نوع گرایش مداوم از جانب دولت برای کاهش تشنج و از بین بردن تبعیض به وجود آمده است». ظاهراً «فیدل و مذهب» نشانه یك تغییر مطلوب در رویه دولت نسبت به مذهب است. کسانی که از کوبا دیدن کرده اند نیز می گویند اعضای کلیسا که هنوز برای ثبت نام در دانشگاه ها یا گرفتن شغل های معین با تبعیض روبر و هستند حالا دیگر به شکایت شان تقریباً با سرعت و نظر موافق رسیدگی می شود. میلار عقیده دارد دلیلی که باعث شد این تحول مثبت به وقوع پیوندد آن بود که کلیسای کاتولیك کوبا در سال ۱۹۸۰ عملاً تصمیم گرفت برای زندگی در جامعه ای تلاش کند که در آن، یك دولت ملحد و مصمم می گوید دارد: «یك جامعه سوسیالیسم را می سازد» و برای کمك به سلامت جامعه تا آن جا که برایش امکان پذیر است سعی می کند به شکلی سازنده به تحقق این امر کمك کند، ولی در عین حال هویت مسیحی خود را حفظ نماید.

بخشی از سنگ بنای حرکتی که در جهت گفت و شنود بین مسیحیان و مارکسیست ها در کوبا صورت گرفت با یك مقاله مهم پروفسور رنه دیوید از مدرسه مذهبی سن کارلوس که در سال ۱۹۸۱ انتشار یافت بنیاد نهاده شد، عنوان این مقاله بود «برای یک الهیات و یک سیاست آشتی کلیسائی» این مقاله با این نظریه آغاز

می کند که بخش اعظم «الهیات آزادی بخش» آمریکای لاتین که بی زمینی، گرسنگی و بیماری های مهلك را به عنوان دشمنان اصلی خود می شمارد در كوبا قابل اجرا نیست زیرا در این کشور مالکیت ابزار تولید از بین رفته است.

نویسنده مزبور هم چنین صریحاً یادآور می شود که کوبا هنوز «شرایط مطلوب برای آزادی» را فراهم نساخته است و به توازن دشوار بین برابری و آزادی که برای یك روابط اخوت گونه صادقانه تر لازم است دست نیافته است. اما دیوید پس از اشاره به این مطلب در ادامه مقاله خود جو «رویاروئی، سوء تفاهم و حملات دو طرف به یکدیگر را که از عدم اعتماد متقابل ریشه می گیرد» تقبیح می کند، او با حملات دولت علیه مذهب مخالف است اما در عین حال کاتولیك ها را بخاطر خودداری از کمك به اجتماع، مورد نكوهش قرار می دهد. بخش اصلی این مقاله به شرح زیر است.

«مسیحیت و کمونیسم را در مقابل هم قرار دادن، در مفهوم کلی به منزله محروم ساختن خود از درك ارزش ها و هم چنین خطاهای کمونیسم و بستن درهای آشتی است ـ در حالی که در حقیقت بین مسیحیت و کمونیسم تضادی وجود ندارد و نباید داشته باشد.

اگر تضادی وجود دارد تضاد با «اعتقادات الحادی» کمونیسم و پی آمدهایش برای حقوق بشر و جامعه بدون تبعیض است. همانطور که کمونیسم نیز نه با اعتقادات مسیحیت بلکه با انحراف ها و اثرات سیاسی ـ اجتماعی این انحراف ها در تضاد است.

اگر کمونیست ها الحاد را به یك اصل عقیدتی، یك مذهب كاذب تبدیل نكنند ممكن است ما بنا را براین فرض نهیم که کلیسا می تواند با آن ها آشتی کند... «به این ترتیب یك مسیحی می تواند از نقطه نظر سیاسی یك کمونیست و یك کمونیست می تواند از نقطه نظر مذهبی یك مسیحی باشد، اما آشتی به منزله یكسان کردن هویت نیست، ایمان، ایمان است و ایدئولوژی سیاسی، ایدئولوژی سیاسی است».

تمام این ها به کجا منتهی می شود؟ اگر کاستر و بتواند مسیحیان را با پیام عیسی «درختان را با میوه شان خواهی شناخت» به تهییج وا دارد شاید هم کاملاً بی مورد نباشد که بتواند همین اصل را به پیروان خود بقبولاند، او که در جوانی از اینکه

دکترین مسیح به وسیله یسوعیان به زور به وی القاء شود اکراه داشت، آیا اینك به مدارس کوبا اجازه خواهد داد درباره مذهب و مسیحیت به عنوان یك شق ثالث در برابر الحاد تحقیق کنند؟

دیدگاه های تازه انتشار یافته و خالی از تعصّب فرمانده درباره این موضوع به مردمی که به خاطر انتشار همین حرف ها به شکلی دیگر، زندانی یا تبعید شده اند چه می گوید؟

کاسترو، نقش فعالی را که مسیحیان امروز در جامعه آمریکای لاتین بعهده گرفته اند می ستاید. اما اگر انجمن های محلی مسیحی مردم عادی دور از کنترل رهبری کلیسا یا دیوانسالاری حکومت به تدریج در کوبا پیدا شوند چه اتفاقی خواهد افتاد؟

این واقعیت تلخ، اما درست است که امروزه اکثر کشورهائی که دولتهای کمونیست در آن حاکمیت دارند یك کلیسای تحت کنترل شدید سلسله مراتب رهبری را ترجیح می دهند، همانطور که مدیران شرکتها اغلب مایلند برای منضبط ساختن کارگران به اتحادیه ها متکی باشند، اگر کاسترو به «الهیات آزادی بخش» علاقمند است آیا دولت او رشد یك پایگاه مشترك قدر تمند منتقد و مستقل را که الهیات آزادی بخش در دیگر کشورهای آمریکای لاتین از بطن آن متولد شده است اجازه خواهد داد؟

بالاخره خود کاسترونیز مسأله ای است که انسان را به فکر وامی دارد؛ علیرغم تلاش های سیا و دیگران برای کشتن او \_ گفته می شود یك بار با زهر آلود کردن سیگار وی \_ کاسترو به آستانه سالخوردگی رسیده و به عنوان یك انسان هم چنان به اندیشیدن ادامه می دهد و بدون تردید سئوال هائی بنیادی در باره وی وجود دارد که هنوز بدون پاسخ باقی مانده است.

اگر او گهگاه تأسف می خورد که چرا از ایمان مذهبی از همان روزهائی که یك پسر بچه بود برخوردار نشده، آیا این به آن معناست که فکر می کند اینك برای این کار خیلی دیر است؟ او هم اکنون جزمیت کمونیستی را درباره این موضوع حساس در سطحی فلسفی نادیده گرفته است؛ اما آیا در سطح وجودی هم آن را نفی کرده است؟

کاستر و مردی است که طعم درد و سرخوردگی و هم چنین شهرت و قدرت را چشیده است؛ او پس از شکست در تلاش برای حمله به پادگان مونکادا مدت ۱۹ ماه در سلول انفرادی زندانی بود اما اینك چه؟ اگوستین مقدس اعترافات مشهور خود را با این جمله آغاز می کند «قلب ما بی قرار است. تا زمانی که نزد خداوند قرار یابد». فیدل کاستر و مردی که مورد تنفر و کینه بسیاری از مردم و علاقه و ستایش بسیاری دیگر است مردی است با قلبی بی قرار، او در این کتاب قلب خود را زیاد باز نمی کند، بلکه اندکی می گشاید. اما این اندك هم خود آغازیست.

## مقدمه نسخه كوبايي

در کلاف پیچیده هزار سال تاریك اندیشی حقایق چندی پنهان است. فیدل کاسترو در سال های اول انقلاب گفت «ما با دروغ وصلت کرده بودیم و مجبور بودیم با آن زندگی کنیم؛ به همین دلیل وقتی حقیقت را می شنویم بنظرمان می رسد که جهان واژگون شده است».

پردهٔ سنگینی که روی امکانات برقراری پیوندهای سیاسی نزدیك بین مسیحیان و کمونیست ها افکنده شده بود با مصاحبه فیدل کاستر و با فری بتو کشیش برزیلی عضو فرقه دومینیکن به کنار زده شده است. خوانندگان این کتاب با یك پدیده «حیرت آور» که می بایستی بررسی شود و مورد مطالعه قرار گیرد مواجه می شوند و اگر ما به تعریفی که در فرهنگ داده شده مراجعه کنیم ممکن است بگوئیم کسانی که این گفتگو را عمیقاً مطالعه می کنند به یك «رویداد»، پدیده یا دستاوردی کاملاً خارق العاده یا غیرعادی یی می برند ـ این معجزه است.

یك كاتولیك مؤمن با ایمانی عمیق به مسیحیت و یك رهبر كمونیست كه به حفظ اصول عقیدتی خود شهرت دارد گفت و شنود جامعی انجام می دهند و وقتی این تبادل نظر پایان می گیرد هر یك احساس می كند به معتقدات خود اطمینان بیشتری یافته و به برقراری روابط نزدیكتر و عمیق تر در مبارزه سیاسی عملی علاقمند شده است. به علاوه هر یك پایه استدلالهای خود را بر مبنای منابع اصلی مسیحیت و

مارکسیسم می گذارد که این خود ممکن است جالب ترین جنبه برای پژوهشگران باشد. آن ها هیچ یك از اصول موردنظر خود را زیر پا نمی گذارند و هر یك دیگری را در زمینه مسائل مهمی چون اخلاق، مسائل اقتصادی و سیاسی معاصر و ضرورت اتحاد مسیحیان و کمونیست ها در مبارزه برای یك جهان بهتر درك می کند.

اما این اتحاد تنها یك اتحاد تاكتیكی برای مبارزه نیست و تنها یك موضع گیری آنی و یك اتحاد سیاسی هم نیست. البته ماهیت امر همین است، اما پیوندی كه در این جا براساس اخلاق و معنویت در ارتباط با نقش انسان ـ چه انسان مسیحی، چه انسان كمونیست ـ در دفاع از محرومان برقرار شده است در ماهیت یك اتحاد بادوام، پایدار و استراتژیك است، با مبانی اخلاقی، سیاسی و اجتماعی محكم. این امر به خودی خود یك دستاورد عظیم در تاریخ اندیشه انسانی است، پیام اخلاقی ـ معنوی نهفته در این گفت و شنود حامل همان احساسات انسانی است كه مبارزان آزادی و مدافعان فقرا و استثمار شدگان را متحد می سازد.

چگونه چنین معجزه ای روی داد؟ نظریه پردازان اجنماعی، فیلسوفان، الهیون و تمامی روشنفکران کشورهای مختلف باید این سئوال را از خود بکنند. به علاوه مسیحیان مطمئناً به دلیل اعتقادشان ناگزیرند این سئوال را نزد خود مطرح سازند؛ همین طور مارکسیست ـ لنینیست ها. مردم کوبا که این کتاب به آنها تقدیم شده مردمی هستند که انقلاب را تجربه کرده اند و فیدل کاسترو را خوب می شناسند و می دانند این گفت و شنود درباره چیست؟

جزمیت موردعلاقه ارتجاعیون در مورد عدم امکان تفاهم بین مسیحیان و کمونیستها با درك عمیق شما از اصول دو طرف، متزلزل می شود؛ مارکسیست لنینیست اساساً دشمن جزمیت است، و اصول آن که به وسیله لنین تنظیم شده می گوید که دیدگاه انسان نسبت به زندگی و عمل بیش از هر چیز باید متکی بر آگاهی و شناخت باشد ـ اصلی که فیدل با مهارتی استثنائی در جهان نوین اعمال کرده است.

دیدگاهی عملی در این کتاب عرضه شده است؛ این دیدگاه بر امکانات و نیاز به ایجاد تفاهم عمیق انسانی بین همه آنهائی که صادقانه به خاطر مردم مبارزه می کنند صرف نظر از اعتقادات احتمالی آنها درباره خدا و مذهب تأکید دارد.

برای تحلیل نتایج منطقی اندیشه های کاستر و بهتر است روی این نکته تاکید کنیم که او عقایدی را که در طول زندگی انقلابیش به آن ها پآیبند بود، در این جا با وسعت و عمق بیشتر و یا پختگی و غنای کامل تر مطرح می سازد. ما باید گفتگوهای او را با کاتولیك های شیلی در سال ۱۹۷۱ و ملاقات او را با کشیش های جامائیکا در سال ۱۹۷۲ و گفته او را در نخستین سال های انقلاب به یاد داشته باشیم که «کسی که به فقرا خیانت می کند به مسیح هم خیانت می کند».

این کتاب، ریشه های حساس تربیت اخلاقی فیدل کاسترو و چگونگی تأثیر تحصیلات ابتدائی و متوسطه او را که در بهترین مدارس مذهبی کوبا صورت گرفته برای ما آشکار می سازد، البته این تحصیلات شامل سنتی است که از قرن پیش به ما به ارث رسیده و خلاصه آن در پیام های معنوی و تاریخی «فلیکس وارلا»، «خوزه دولالوزیی کابالرو» و به ویژه «خوزه مارتی» منعکس است، این عنصر اخلاقی را شاید بتوان یکی از مهم ترین جنبه های این گفت و شنود به حساب آورد.

بنابراین یك مبادله عمیق عقاید ـ نه تنها در سطح تاكتیكی و سیاسی، بلكه در سطح استراتژیكی و معنوی ـ بین نیر وهائی كه تا همین روزهای اخیر به نظر می رسید قادر نیستند یكدیگر را درك كنند آغاز شده است، این تحول در آمریكای لاتین صورت گرفته است چون منطقه ایست دایماً در حال غلیان كه یك بحران اقتصادی، سیاسی و اجتماعی به عنوان منادی تغییری غیرقابل اجتناب كه بالاخره به شكلی در آن جا به وقوع خواهد پیوست بر تمام جوانب حیات فرهنگی و معنوی مردم آن سایه افكنده است؛ چون انقلاب كوبا هم اكنون یك دگرگه نی عظیم را در جهت سوسیالیسم موجب شده كه تا اعماق وجود منطقه اثر گذاشنه است؛ چون انقلاب نیكاراگوا و روند رویدادهای السالوادر و دیگر كشورها، كمك غیرقابل انكاری به این روند كرده و می كند، چون بخشی از كلیسای كاتولیك و جریان های مسیحی در آمریكای لاتین و كارائیب مسأله ای را كه ریشه هایی بسیار كهن دارد به صورتی تازه و نو مطرح می سازد ـ نقش و رسالت معتقدان مسیحیت نسبت به مسائل اجتماعی و سیاسی.

دو تا از مهم ترین سرچشمه های تاریخی اندیشه، و احساسات انسانی ـ مسیحیت و کمونیست که دشمنان پیشرفت بشر همیشه آن ها را آشتی نایذیر جلوه

می دادند \_ اکنون به راههای تازه و شگفت انگیزی برای تفاهم دست یافته اند. این مسأله ایست که مطمئناً تمام کسانی را که صادقانه به آینده بشریت علاقمندند به تفکر وامی دارد.

آرماندو هارت وزير فرهنگ كوبا

## در راه یك ملاقات

من طرح این کتاب را در سال ۱۹۷۹ ریختم. من فکر نوشتن کتابی را با عنوان «ایمان در سوسیالیسم» به انیو سیلویرا ناشر مجرب و برادر دینی خود پیشنهاد کرده بودم. برای جامه عمل پوشاندن به این طرح باید به کشورهای سوسیالیست سفر می کردم و با جوامع مسیحی این کشورها که تحت رژیم هائی به اصطلاح مادی و الحادی زندگی می کردند تماس می گرفتم. اما کار و مشغلههای بسیار ناگزیرم ساخت این فکر را کنار بگذارم که مهم تر از همه خرج زیاد آن بود.

بلافاصله پس از پیروزی انقلاب ساندنیست ها مرکز اسقفی نیکاراگوا از من دعوت کرد برای دادن خدمات مشورتی در جلسات تعلیم و تربیت به ویژه برای کشاورزان به آن جا بروم. من هر سال دو یا سه بار برای موعظه و تدریس مقدماتی انجیل و کمک به جوامع مسیحی در پیوند دادن خود با تعهدات سیاسی به آن جا رفتم و براساس برنامه ای که از سوی مرکز گسترش و آموزش سازمان یافته بود جهت برگزاری مجالس وعظ برای کشاورزان هفت بار به کوه های «دیریامبا» در «ال کروسرو» سفر کردم؛ این سفرها باعث شد با کشیشهائی که در حکومت مردمی نیکاراگوا خدمت می کردند آشنا شوم. در ۱۹ ژوئیه ۱۹۸۰ به عنوان یک میهمان نیکاراگوا خدمت می کردند آشنا شوم. در ۱۹ ژوئیه ۱۹۸۰ به عنوان یک میهمان رسمی در جشن های نخستین سالروز انقلاب شرکت کردم، همان شب پدر «میگوئل دسکوتو» مرا به خانه سرجیو رامیرز که در حال حاضر معاونت ریاست جمهوری

نیکاراگوا را بعهده دارد برد. در آن جا بود که برای نخستین بار با فیدل کاستر و که صبح آن روز او را در اجتماع بزرگ مردم در حال سخنرانی دیده بودم صحبت کردم. تأثیری را که سخنانش خطاب به کشیشهای شیلی که در نوامبر ۱۹۷۱ با آن ها ملاقات کرده بود در من گذاشته بود هنوز به خاطر داشتم؛ این سخنان را وقتی در سائوپولو به عنوان یك زندانی سیاسی به اتهام «تهدید علیه امنیت ملی» دوران محکومیت چهار ساله ام را می گذراندم خوانده بودم. در آن ملاقات او گفته بود «در یك انقلاب عواملی معنوی وجود دارد كه سرنوشت سازند؛ كشورهای ما بیش از آن فقیر هستند که بتوانند ثروت مادی زیادی به انسان بدهند. اما می توانند یك حس مساوات طلبی و منزلت انسانی به او بدهند» و اضافه کرده بود در ملاقات رسمی اش با كاردينال سيلواهنريكوئز از سانتياگو «درباره نياز واقعى خلقهاى ما به كسب آزادی و نیاز مسیحیان و انقلابیون به اتحاد جهت دستیابی به این هدف» صحبت کرده بود؛ و به او گفته بود، در چنین اتحادی فقط مصلحت کوبا مطرح نیست چون كوبا چنين مشكلي ندارد؛ اما در شرايط خاص آمريكاي لاتين اين وظيفه و مسئوليت تمام انقلابیون و مسیحیان است ـ که بسیاری از آن ها مردان و زنانی با درآمد ناچیز هستند ـ که دریك فرآیند مبارزه رهائی بخش که اجتناب نایذیر است صفوف خود را به هم نزدیك سازند. در این ملاقات كاردینال، انجیلی به رهبر كوبا هدیه كرده از او می پرسد «این هدیه او را ناراحت نمی کند» فیدل پاسخ می دهد «نه چرا باید ناراحت شوم؟ این کتاب بزرگی است. من وقتی شاگرد مدرسهای بیش نبودم آن را مي خواندم و مطالعه مي كردم؛ و بازهم مي خوانم تا با بسياري از مطالب موردعلاقه ام تجدید خاطره کنم».

یکی از کشیشها نظرش را درباره شرکت کشیشها در سیاست سئوال می کند؛ او پاسخ می دهد «یك راهنمای معنوی یك جامعه انسانی چگونه می تواند مشكلات مادی، انسانی و حیاتی جامعه اش را نادیده بگیرد؟ آیا این مشكلات مادی و انسانی می توانند از روندهای تاریخی جدا باشند؟ آیا آن ها از پدیده اجتماعی سوا هستند؟ ما نمام این ها را تجربه کرده ایم. من همیشه به عصر برده داری باستان باز می گردم مسیحیت نیز در همان زمان متولد شد». او آنگاه یادآور می شود مسیحیان «از یك مرحله که تحت اذیت و آزار دیگران قرار داشتند به مرحله ای رسیدند که خود به

آزار و ایذای دیگران پرداختند» و این که تفتیش عقاید خود «یك دوره تاریك اندیشی بود؛ دوره ای که انسان ها را می سوزاندند». و بالاخره این که اکنون بجای آن که «مسیحیت یك «مدینه فاضله» یا یك تسلی گاه معنوی باشد برای کسانی که رنج می برند می تواند به یك دکترین واقعی تبدیل شود، طبقات ممکن است از بین بروند و یك جامعه کمونیستی می تواند به وجود آید. کجای این مسأله با مسیحیت تناقض دارد؟ نه تنها تناقض ندارد بلکه ما شاهد تجدید حیات صدر مسیحیت با جامعه عادلانه تر و با ارزش های معنوی بیشتر آن خواهیم بود».

فیدل در اظهارات خود خطاب به کشیشهای شیلی از روزهائی یاد می کند که به مدرسه کاتولیك ها می رفت و می گوید «چه داشت سر مذهب کاتولیك می آمد؟ رخوت عظیمی بر آن مستولی شده بود، صرفاً جنبه تشریفاتی بیدا کرده بود بدون اینکه محتوائي داشته باشد؛ اين حالت تقريباً در تمامي تعاليم آن ها رسوخ كرده بود؛ من نزد پسوعیان تحصیل می کردم؛ آن ها مردان سخت گیر، منضبط، جدی، هوشمند، و با اراده ای بودند، من همیشه این را گفته ام؛ اما هم چنین نامعقول بودن آن گونه تعلیمات را نیز تجر به کرده ام. این را به شما می گویم بین هدف های مسیحیت و هدف های ما کمونیستها، بین تعلیمات مسیح مبنی بر فروتنی، پارسائی، عدم خودخواهی و عشق به همسایه و آنچه که ممکن است محتوای یك زندگی و رفتار انقلابی بخوانیم. وجوه مشترك زيادي وجود دارد. مگر ما به مردم چه چيزي مي آموزيم؟ كشتن؟ دزدیدن؟ خودخواه بودن؟ استثمار دیگران؟ نه درست عکس آنها را. ما با انگیزه های مختلف به اعمال و رفتاری دست می زنیم که کاملاً شبیهند. ما در عصری زندگی می کنیم که سیاست در رابطه با انسان و رفتارش به حیطه مذهب نزدیك شده است؛ من هم چنین معتقدم ما وارد عصری شده ایم که مذهب می تواند در رابطه با انسان و نیازهای مادیش به حیطه سیاست وارد شود؛ ما تقریباً می توانیم تمام فرامین کتاب مقدس را تائید کنیم «نباید بکشی، نباید دزدی کنی».

فیدل پس از انتقاد از نظام سرمایه داری می گوید: «وجوه مشترك مسیحیت و كمونیسم هزار بار از وجوه مشترك مسیحیت و سرمایه داری بیشتر است. نباید بین مردم اختلاف انداخت، بیائید به اعتقادات، باورها و روشنگری ها احترام بگذاریم، هر كسی حق دارد كه مواضع و عقاید خود را داشته باشد. ما باید در حیطه این مسائل

انسانی که مورد علاقه و وظیفه ماست عمل کنیم.»

او درباره راهبه های کوبائی که در بیمارستان ها کار می کنند می گوید: «کاری که آن ها می کنند درست همان کاریست که ما می خواهیم کمونیست ها بکنند؛ آن ها وقتی به پرستاری بیماران مبتلا به جذام، سل و سایر بیماری های مسری می پردازند درست همان کاری را می کنند که ما می خواهیم کمونیست ها بکنند. شخصی که خود را وقف فکریا عملی می کند از جان خود برای دیگران مایه می گذارد در واقع کاری را می کند که ما می خواهیم کمونیست ها هم بکنند، من این را صمیمانه می گویم». در آن جا در کتابخانه سرجیو رامیرز، صحبت های این انقلابی «سپیرا مائسترا» را با کشیشهای شیلی به یاد آوردم؛ صحبتهائی که زمینهای شد برای مبادله اندیشه های مان درباره مسأله مذهبی در کوبا و بقیه کشورهای آمریکای لاتین. در ملاقات شیلی یکی از حاضران از کاستر و پرسیده بود تزلزل ایمان وی پیش از انقلاب به وجود آمده بود یا در جریان آن؟ او پاسخ داده بود ایمان هرگز در وی تجلی نکرده بود: «می توانم بگویم هرگز ایمان مذهبی نداشتم آن چه داشتم یك امر تعبدی بود نه منطقی». اما او ضمن یادآوری تجربهاش در جنگ چریکی اظهار داشت: «کلیسایی هرگز در کوه ها ساخته نشده بود، اما یك گروه از مبلغین فرقه مسیحی پرسیبتیرین و اعضای چند فرقه دیگر به آن جا رفتند و پیروانی پیدا کردند؛ آنها عادت داشتند به ما بگویند روغن حیوانی نخورید و خودشان هم نمی خوردند. آن ها واقعاً روغن حیوانی نمی خوردند. روغن نباتی هم در آن جا نبود و در نتیجه یك ماه تمام را بدون روغن سر می کردند. آن ها پای بند به اصول بودند و روی حرف خود می ایستادند؛ همه این گروه ها، کم و بیش پای بند به اصول بودند؛ من شنیده ام كاتوليك هاى ايالات متحده نيز در اجراى شعائر مذهبي خيلي اهل عمل هستند؛ البته نه به مفهوم اجتماعي. چون وقتي تهاجم به خليج خوكها، جنگ ويتنام و کارهائی از این قبیل را سازمان می دادند و اجرا می کردند پای بند به اصول نبودند. من مي گويم طبقات ثروتمند مذهب را منحرف كردند و به سود خود به كار گرفتند؛ يك كشيش كيست؟ آيا زمين دار است؟ آيا كارخانه دار است؟ من قبلًا گفتگوى بين یك كمونیست و دون كامیلو \_ كشیش مشهور ادبیات ایتالیا \_ را زیاد می خواندم. می توانم بگویم این گفتگو یکی از نخستین تلاش ها برای از بین بردن این جو بود».

در ارتباط با کوبا یکی از کشیشها از وی پرسید مسیحیان در انقلاب تا چه حد نقش یك مانع یا نیر وی محر که را داشتند؟ کاستر و پاسخ داد: «هیچ کس نمی تواند بگوید که مسیحیان یك مانع بودند؛ بعضی از مسیحیان در روزهای آخر در مبارزه شرکت کردند؛ حتی چند تن از آن ها شهید شدند. سه یا چهار دانشجوی کالج دوبلن در بیناردل ریو واقع در شمال به قتل رسیدند؛ کشیشهائی هم بودند مانند پدر «ساردنیاس» که به خواست خود به صفوف ماپیوستند، یك مانع؟ آنچه در آغاز اتفاق افتاد یك مسأله طبقاتی بود و هیچ ارتباطی با مذهب نداشت. مذهب متعلق به مالکان زمین و ثروتمندان بود، وقتی کشمکش اجتماعی ــ اقتصادی آغاز شد آنها سعی کردند مذهب را به جنگ انقلاب بکشانند، این بود آنچه اتفاق افتاد. دلیل کشمکش کردند مذهب را به جنگ انقلاب بکشانند، این بود آنچه اتفاق افتاد. دلیل کشمکش بود. روحانیون اسپانیائی کاملاً مرتجع بودند.»

در پایان گفتگوی طولانی خود با کشیشهای شیلی، فیدل کاسترو تاکید کرد اتحاد بین مسیحیان و کمونیستها تنها یك امر تاکتیکی نبود: «ما میخواستیم متحدان استراتژیك باشیم یعنی متحدان همیشگی.»

دبیر اول حزب کمونیست کوبا شش سال بعد از سفرش به شیلی آلنده در جریان دیدارش از جامائیکا در اکتبر ۱۹۷۷ دوباره به مسأله مذهب بازگشت؛ این بار شنوندگانش جمعیتی بیشتر پروتستان بودند. او دوباره تصریح کرد: «انقلاب کوبا هرگز از احساسات ضدمذهبی الهام نگرفته است. ما این عقیده راسخ را مبنای کار خود قرار دادیم که هیچ تناقضی بین یك انقلاب اجتماعی و اعتقادات مذهبی مردم وجود ندارد؛ تمام مردم، از جمله افرادی که دارای اعتقادات مذهبی بودند در مبارزه ما شرکت کردند». او گفت انقلاب به ویژه مراقب بود خود را به عنوان دشمن مذهب به کوبائی ها و مردم دیگر نشان ندهد. «چون اگر چنین اتفاقی می افتاد ما به ارتجاع که با استثمارگران همکاری می کرد خدمت کرده بودیم ــ نه تنها در کوبا، بلکه در سرتاسر آمریکای لاتین». او گفت اغلب با این سئوال مواجه بوده است: چرا باید اندیشه های مر بوط به عدالت اجتماعی با اعتقادات مذهبی در تضاد باشد؟ چرا باید بین آن ها و مسیحیت برخورد وجود داشته باشد؟ و خود پاسخ داد: «من از اصول مسیحیت و تعلیمات مسیح تقریباً بخوبی آگاهی دارم. من معتقدم مسیح یك انقلابی مسیحیت و تعلیمات مسیح تقریباً بخوبی آگاهی دارم. من معتقدم مسیح یك انقلابی برجسته بود؛ من به این نکته معتقدم. تمام تعلیمات وی به فروتنان و فقرا اختصاص برجسته بود؛ من به این نکته معتقدم. تمام تعلیمات وی به فروتنان و فقرا اختصاص

داشت؛ و از مبارزه علیه تجاوز، بی عدالتی و تنزل مرتبه انسانی دفاع می کرد. من می گویم بین روح و جوهر تعلیمات او و سوسیالیسم وجوه مشترك زیادی وجود دارد».

او هم چنین دوباره به مسأله اتحاد بین مسیحیان و انقلابیون پرداخت و گفت:
«بین هدف های مذهب و هدف های سوسیالیسم هیچ تناقضی وجود ندارد؛ هیچ
تضادی وجود ندارد. من همیشه گفته ام ما باید یك اتحاد تشکیل دهیم. اما نه یك اتحاد
تاکتیکی». سپس ضمن اشاره به سفر خود به شیلی اضافه کرد: «آن ها از من پرسیدند
این اتحاد باید جنبه تاکتیکی داشته باشد یا استراتژیك؟ من گفتم باید یك اتحاد
استراتژیك، بین مذهب و سوسیالیسم و بین مذهب و انقلاب باشد».

من با یادآوری این اظهارات درباره تکامل «انجمنهای محلی مسیحی» و اینکه چگونه رنج درازمدت و ایمان معتقدان و تأملشان در سخنان انجیل و شرکتشان در مراسم مذهبی به آنها توانائی لازم را برای مبارزه به خاطر زندگی بهتر بخشید با فیدل صحبت کردم، من احساس می کردم آمریکای لاتین نه به دو گروه مسیحی و مارکسیست بلکه به دو گروه انقلابی و متحد نیروهای استکبار تقسیم شده است.

خیلی از احزاب کمونیست این اشتباه را کرده با تبلیغ الحاد مکتبی، خود را از مردم فقیر و مذهبی بیگانه کرده اند هیچ اتحادی نمی تواند بر پایه اصول تئوری و مباحثات کتابی دوام بیاورد، مبارزه رهائی بخش تنها زمینه ای است که مبارزان مسیحی و مبارزان مارکسیست می توانند در کنار هم قرار گیرند یا نگیرند. چون همانطور که مسیحیان بسیاری وجود دارند که از منافع نظام سرمایه داری دفاع می کنند. افراد زیادی هم هستند که ادعا دارند کمونیستند اما هرگز از زندگی بورژوازی نبریده اند. به علاوه من به عنوان یك روحانی به ویژه به کلیسای کاتولیك در کوبا علاقمند بودم. گفتگوی ما درباره این موضوع خاص در مصاحبه ای آمده که در این کتاب چاپ شده است.

بسیاری از مسائلی که در گفتگوهای ماناگوآ موردبحث قرار گرفت در این مصاحبه دوباره مطرح شده است؛ من به این احساس دست یافتهام که فیدل به عنوان یك فرد، شخصی است صادق و حساس. شخصی است که می توان هر سئوالی را با وی مطرح ساخت و حتی می توان با او موافق نبود. اگر چه او می گوید هر گز

ایمان مذهبی واقعی نداشته است با این حال آموخته هایش در مدارس کاتولیك و این واقعیت که اصلش از یك خانواده کاتولیك است بالاخره در وی بی تأثیر نبوده است.

پنج روز بعد از گفت و شنودی که در خانه سرجیو رامیرز داشتیم، فیدل در جریان ملاقات با کشیشها و راهبههای نیکاراگوائی که من نیز حضور داشتم همان افکار اساسی را که در شیلی از آنها دفاع و در جامائیکا روی آنها تاکید کرده بود تکرار کرد؛ این گروه مسیحی تجسم چنان پیشرفتی بودند که فیدل خود پیش بینی نکرده بود؛ انقلاب ساندنیستها کار مردمی نسبتاً مذهبی بود و از این رو مورد حمایت کلیسا قرار گرفت؛ این نخستین بار در تاریخ بود که مسیحیان با انگیزه ایمان و با حمایت کشیشان خود فعالانه در روند یك قیام شرکت می کردند.

روحانیون نیکاراگوا اصرار داشتند که این یك اتحاد استراتژیك نبود؛ بلکه تنها اتحادی بود بین مسیحیان و مارکسیست ها، بین تمام مردم. فرمانده انقلاب کوبا نیز به نوبه خود گفت: «برداشتم این است که انجیل، دارای محتوانی واقعاً انقلابی است: من معتقدم تعلیمات مسیح بسیار انقلابی است و کاملاً با هدفهای سوسیالیست ها و مارکسیست ـ لنینیست ها تطبیق دارد.»

او در انتقاد از خود اذعان کرد: «مارکسیست های بسیاری وجود دارند که جزمی هستند و من تصور می کنم جزمی بودن در این باره مسأله را پیچیده تر می سازد. من معتقدم ما و شما هر دو باید درباره قلمر و این دنیا بیاندیشیم و از درگیری روی مسائلی که به دنیای دیگر مربوط می شود پرهیز کنیم. البته هنوز هم از این افراد جزمی وجود دارند و این برای ما چندان آسان نیست. اما علیرغم عوامل متعدد از جمله همین جزمیت. روابط ما با کلیسا دارد به تدریج بهبود می یابد، البته ما از مرحله جزمیت به مرحله روابط کاملاً عادی رسیده ایم، در کوبا هیچ کلیسایی بسته نمی شود وما حتی به کلیسا قول مساعدت داده ایم - به شکل مواد ساختمانی و وسایل دیگر وما حتی به کلیسا آن ها همکاری مادی داشته باشیم. درست مثل همکاری ای که ما با دیگر نهادهای اجتماعی داریم؛ کشور ما مجبور نیست به صورت الگوئی از آنچه صحبتش را می کردم درآید، اما همه چیز بر این معنا دلالت دارد که درخواهد آمد. در نیکاراگوا و السالوادر مسأله از این هم مهم تر است، بنابراین مطالبی که من مطرح ساختم، دارد در شرایط واقعیت عملی و تاریخی به مرحله اجرا درمی آید، تصور ساختم، دارد در شرایط واقعیت عملی و تاریخی به مرحله اجرا درمی آید، تصور

می کنم در این دو کشور کلیساها از نفوذ بیشتری نسبت به کوبا برخوردار خواهند بود. چون در این کشورها کلیساها در مبارزه رهائی بخش استقلال ملی و عدالت اجتماعی عامل مهمی بوده اند».

رهبر کو با قبل از عزیمت از من دعوت کرد از کشورش دیدن کنم. در سپتامبر ۱۹۸۱ به عنوان عضو یك هیئت بزرگ برزیلی كه در اولین گردهمانی روشنفكران هوادار «حاکمیت خلق ها در قاره آمریکا» شرکت می کرد توانستم برای نخستین بار به این امر جامه عمل بپوشانم. علاوه بر شرکت در این گردهمائی، مرکز مطالعات آمریکائی و سازمانی که امروز اداره امور مذهبی نامیده می شود و ریاست آن با دکتر کارنیادو است از من برای ایراد چند سخنرانی در زمینه مذهب و کلیسا در آمریکای ـ لاتین دعوت کردند. قبل از عزیمت از کوبا آنها پیشنهاد کردند برای ادامه گفت و شنودی که آغاز شده بود به آن جا بازگردم. من احساس کردم حزب کمونیست کو با و کلیسای کاتولیك در رابطه با مسائل مربوط به الهیات و کشیشها هنوز تحت تأثیر کشمکشهائی قرار دارند که در آغاز انقلاب بین آنها بروز کرده بود و در نتیجه هر دو نتوانسته بودند به یك بینش روشن تر ـ برای هم آهنگ كردن خود با پیشرفت های کلیسای آمریکای لاتین پس از دومین شورای واتیکان (۱۹۶۵ \_ ۱۹۶۲) \_ دست یابند. من گفتم از قبول این پیشنهاد خرسند می شوم مشروط بر این که بتوانم خدمتی هم در حق جامعه كاتوليك كوبا انجام دهم. با اين پيشنهاد مخالفتي نشد و من به عنوان یك میهمان ویژه در فوریه ۱۹۸۳ در اجلاس كنفرانس اسقفهای كوبا در ال کوبره شرکت کردم. این کنفرانس در حرم مریم نیکوکار «فرشته نگهبان کوبا» برگزار شد و اسقفها از فعالیتهای مذهبی من در کشورشان حمایت کردند.

وقتی من دست نوشتهٔ کتاب خود «انجمن های محلی مسیحی چیست» را که به وسیله مؤسسه خیریه پریمیروس پاسوس منتشر شد به ناشر «کایو گراکوپرادو» دادم و با او درباره سفرهایم به کوبا سخن گفتم، او انجام مصاحبه ای با فرمانده فیدل کاسترو درباره موضوع های مذهبی را به من پیشنهاد کرد. از سپتامبر ۱۹۸۱ تا زمانی که این مصاحبه انجام شد، من با حمایت کاتولیك های کانادائی ـ و بعد آلمانی ـ دوازده بار از این جزیره دیدن کردم. و در تمام این سفرها جز در چند مورد که برای شرکت در برخی رویدادهای فرهنگی به دعوت دولت کوبا به آن جا رفتم آن ها بودند که بلیط

مسافرت را در اختیارم گذاشتند که از این بابت باید از آنها سپاسگزار باشم. در یکی از این سفرها پیش نویسی برای این مصاحبه و کتاب مطرح کردم اما پاسخی دریافت نداشتم.

در فوریه ۱۹۸۵ به عنوان عضو هیئت داوران مسابقه جایزه ادبی کاساد لاس امریکاس به کوبا بازگشتم؛ بعد برای یك ملاقات خصوصی با فیدل کاستر و دعوت شدم؛ نخستین بار بود که ما با هم در کوبا گفتگو می کردیم؛ یك بار دیگر موضوعی را که در ماناگوا در باره اش صحبت کرده بودیم برگزیدیم، اما این بار با صحبت از الهیات آزادی بخش غنای تازه ای به آن دادیم. علاقه ای که این گفتگو در رهبر کوبا برانگیخت باعث شد ما این گفت و شنود را طی چند روز بعد ادامه دادیم.

ما نه ساعت را به مسأله مذهب در کوبا و کشورهای آمریکای لاتین اختصاص دادیم؛ من طرحم را درباره مصاحبه دوباره مطرح ساختم؛ او پذیرفت که وقت دیگری این مصاحبه را انجام دهم. ناشر کایوگراکوپرادو از هرگونه تلاش و کمك مادی برای انجام این مصاحبه فروگذار نکرد؛ من در ماه مه به جزیره بازگشتم. فرمانده فیدل کاسترو و من بیست و سه ساعت درباره مذهب گفتگو کردیم که متن آن از نظر شما می گذرد، من مایلم به ویژه از چومی میار به خاطر همکاری ذیقیمتش در ضبط و پیاده کردن این نوارها و آرماندو هارت وزیر فرهنگ کوبا که امکان این گفت و شنود را به وجود آورد، تشکر کنم.

فری بتو ـ هاوانا ۲۹ مه ۱۹۸۵

## بخش یکم

## تاريخچه يك ملاقات

جمعه ۱۰ مه ۱۹۸۵ ـ شاذلی بن جدید رئیس جمهوری الجزایر برای یك دیدار رسمی وارد كوبا شد. همان شب فیدل كاستر و به افتخار وی میهمانی شامی در كاخ انقلاب ترتیب داد. یك گروه كوچك از برزیلی هائی كه یك روز قبل وارد جزیره شده بودند نیز جزء میهمانان بودند؛ این گروه عبارت بودند از: خوئلمیر بتینگ روزنامه نگار، آنتونیو كارلوس وئیراكریستو پدرم، ماریا استلالیبانیوكریستو مادرم و من. غیر از من بقیه نخستین بار بود كه از كوبا دیدن می كردند، من بارها در خدمت كلیسا و یا برای شركت در یك رویداد فرهنگی از آن جا دیدن كرده بودم. و این بار تنها برای یك هدف به كوبا آمده بودم. مصاحبه با فیدل كاستر و.

سرجیو سروانتس میهماندار ما که یك سیاه پوست شبیه برزیلی ها بود گفت برای شرکت در ضیافت شام باید کراوات بزنیم. من ۱۷ سال بود که کراواتی به گردنم آویزان نکرده بودم. حتی یك کت و شلوار هم نداشتم؛ وقتی در سال ۱۹۷۵ با مافالدا و اریکو وریسیمو نویسنده «ئوتمپوئه ئوونتو» در بندر آلگره ملاقات کردم، اریکو به من گفت سال ها قبل تمام کراوات هایش را آتش زده بود. من هم از نقطه نظر فکری همین کار را کرده بودم؛ اینك در هاوانا غافلگیر شده و دو دل بودم که چکار

باید بکنم. آیا بایستی تشریفات را کنار می گذاشتم و یا با یکی دو تا جینی که با خود داشتم در آن جا ظاهر می شدم؟ آیا باید به نشانه اعتراض به این تشریفات سوسیالیستی دعوت را رد می کردم؟ این چه تشریفات احمقانه ای بود! که یك تکه پارچه پیچیده شده به دورگردن در کنگره ملی برازیلیا و در تالار انقلاب کوبا نشانه خوش لباسی تلقی می شد. افكار زیادی از مغزم گذشت، هزار جور فکر اعتراض آمیز در سرم نقش بست.

سرانجام تسلیم شدم و یك لباسی و كراوات از خورجه فریرا دوست كوبائیم به عاریت گرفتم. كاملاً اندازه ام بود، آن را پوشیدم و خود را مرتب كردم و در حالیكه خوئلمیر مرتب سربسرم می گذاشت راه افتادم.

کاخ انقلاب که در میدانی به همین نام در پشت بنای یادبود خوزه مارتی واقع شده است بنای عظیم و محکمی است یادآور معماری فاشیستی نخستین دوره حکومت گتولیو و ارگاس در برزیل که از زمان باتیستا باقی مانده است، پلههایش که گوئی هرگز پایان ندارد آمفی تئاتر ماراکانا را به یاد سی آورد؛ یك مأمور گارد احترام در جلو کاخ مستقر شده بود، دعوت نامههای خود را نشان دادیم و در مدخل تالار منتظر ماندیم تا سرودهای رسمی الجزایر و کوبا نواخته شد.

در تالار بزرگ مرمری و سنگی که با گیاهان و گلهای سرز ده، پنجره هایی با شیشه های رنگارنگ و دیوارهای نقاشی شده تزئین یافته بود میهمانان به نطق هائی که به زبان های اسپانیائی و عربی ایراد شد گوش دادند و بعد فیدل مدال خوزه مارتی مهم ترین مدال کشور را به شاذلی بن جدید اهدا کرد.

علاوه بر میهمانان، اعضای هیئتهای دیپلماتیك و رهبران کوبا اعضای دفتر سیاسی و کمیته مرکزی و وزیران حضور داشتند. پس از این که مراسم تشریفاتی پایان یافت سینی های کوکتل و آب میوه بین گروه های غیسرسمی به گردش درآمد. من به سراغ آرماندو هارت وزیر فرهنگ، مردی که عقل را از احساسات جدا نمی سازد ـ یك خصیصه کمیاب ـ رفتم. ما تأسف خود را از مرگ علی گومز گارسیا، یك و نزوئلائی ۳۳ ساله که روز قبل در حالی که برای دفاع از نیكاراگوا در برابر مزدوران ریگان می جنگید کشته شده بود ابراز داشتیم. در فوریه گذشته من جزء هیئت داورانی بودم که جایزه بهترین متن را که به زبان اسهانیائی

نوشته شده بود به واکنش های «دروغین شرورانه مفتضحانه یك مانگرا» اثری که علی برای مسابقه جایزه ادبی کاسادل لاس امریکاس فرستاده بود داده بود.

رائول کاسترو برادر کوچکتر فیدل و وزیر نیروهای مسلح انقلاب به طرف ما آمد و هارت ما را به هم معرفی کرد؛ رائول وقتی فهمید من مذهبی هستم گفت: «من در مدرسه شبانه روزی آنقدر در مراسم عشاء ربانی شرکت کردم که برای تمام عمرم کافی است. من نزد برادران مسیحیی و یسوعیان آموزش دیدم؛ تصورش را بکنید. من در مدرسه سانتیا گود کوبا درس خوانده بودم اما در سال ۱۹۵۳ وقتی در حمله به پادگان مونکادا شرکت کردم فهمیدم واقعاً شهر را نمی شناسم، من در کلیسا باقی نماندم، ولی اصول مسیح را برای خود حفظ کردم، من این اصول را رد نمی کنم این اصول به من امید رستگاری می دهد؛ و انقلاب هم عملاً این اصول را اجرا می کند. اصت اغنیا را کوتاه می سازد و به گرسنگان نان می رساند. هر کسی می تواند در این جا رستگار شود؛ غنی در این جا وجود ندارد و مسیح گفت برای یك شتر آسانتر است که از سوراخ سوزن رد شود».

رائول این حرف ها را در کمال خونسردی زد. می توانستید متوجه شوید آدم خوش برخوردی است؛ در حالی که در خارج از کوبا به عنوان یك شخص خشك و خشن شهرت دارد؛ امپریالیسم با رسانه های گروهی قدرتمندی که در اختیار دارد مایل است کاریکاتورهائی از دشمنانش در افکار ما بسازد؛ مثلاً رائول را یك متعصب و جان کندی را یك پسر دوست داشتنی و زیبا تصویر می کند. در حالی که آن کسی که بدون توجه به حق حاکمیت کوبا تهاجم به خلیج «خوك»ها را در سال ۱۹۶۱ طراحی کرد، سازمان داد، زیر پر و بال گرفت و هزینه مالی آن را تأمین کرد همسر جوان، متبسم، دمکرات و کاتولیك ژاکلین بود.

پرائول در روابط خصوصی آدم راحتی است و وقتی صحبت می کند لبخندی بر لب دارد که در بین سیاستمداران نظام سرمایه داری که همیشه بسیار ملاحظه کار و محتاط هستند کمتر دیده می شود؛ و از همه گذشته چگونه ممکن است همسر زنی به خوبی ویلما اسپین خشن باشد؟

به نظر می رسید صحبت با فیدل که تمام وقت به وسیلهٔ میهمانان، فیلمبرداران و گزارشگران تلویزیون محاصره شده بود غیرممکن است؛ بعد ما را به یك اطاق

کوچکتر که تشریفاتی بود دعوت کردند. ما در حال ورود به این اطاق بودیم که فرمانده با یونیفورم نظامی با شاذلی بن جدید وارد شد. آن ها وقتی ما را دیدند، به ما نزدیك شدند. کمروئی او کاملاً آشکار بود.

آری مردی با آن قد و قامت که در برابر «عموسام» فریاد می زند و آن چه را که فکر می کند به زبان می آورد و چهار ساعت سخنرانی می کند، انگار از آنچه بود پوزش می خواست. من اورابه خونلمیر بتینگ و والدین خود معرفی کردم. به او گفتم: «شما دو بار انقلاب کرده اید، بار نخست انقلاب کو با بود و بار دوم بیرون آوردن پدرم از برزیل، برای اولین بار ـ آن هم با یك هواپیما». فیدل گفت: «ناراحت نباشید با ترن برش می گردانم».

در ماه فوریه من با فرمانده در خانه چومی میار، منشی، پزشك و عكاس وی بودم. در آن جلسه دستورالعمل پختن بوبو را كه یك نوع خوراك میگوست به او داده بودم. اما در كوبا روغن دِندِه كه برای تهیه چاشنی آن لازم است وجود ندارد. من تا ماه مارس نتوانستم كسی را پیدا كنم كه روغن دنده را برای وی بفرستم.

فیدل گفت: «من مطابق دستورالعمل شما میگو را پختم. خیلی خوب شد. اما نمی توانم بگویم عالی، چون دنده نداشتم. این روغن معروف کمی دیر بدستم رسید. به علاوه من در این خوراك تغییراتی دادم كه می خواستم درباره اش با شما صحبت كنم».

دونا استلا از فرصت استفاده کرد و اظهار داشت او و من بر سر میگو بوبو اختلاف نظر داریم. علیرغم این واقعیت که به دلیل عشق مادروفرزندی من او را بهترین آشپز جهان می دانم و به شکرانه آن زنده و سالمم دستورالعمل بوبو وی که در کتابش به نام داغ و سرد آمده است دستورالعملی نیست که من در ویکتوریا یاد گرفتم. رمز کار «کاپیکساباها» ساکنان سواحل شرقی برزیل این است که یوکای آب پز شده را در آبی که میگو در آن پخته شده می ریزند؛ این کار بوی یوکارا از بین می برد و طعم میگو را بهتر می کند.

در وسط بحث آشپزی بودیم که فیدل مؤدبانه عذر خواست تا به سراغ رئیس جمهوری الجزایر که منتظرش بود برود.

ما هم به گوشه ای رفتیم. وقتی رئیس جمهوری الجزایر احساس راحتی کرد

فرمانده دوباره پیش ما بازگشت، او میخواست بداند ما چه مدت در کوبا خواهیم ماند. از این که خوئلمیر باید چهارشنبه بعد کوبا را ترك می کرد، تا پنجشنبه به برزیل برسد و روز جمعه به آلمان غربی پرواز کند ابراز تأسف کرد.

فیدل تا روز دوشنبه وقتش با شاذلی بن جدید مشغول بود و روز سه شنبه هم می بایست در چهلمین سالگرد پیروزی متفقین در جنگ جهانی دوم شرکت می کرد.

او در حالی که یك سیگار کوچك در دست داشت و با سبابه راستش لبهایش را ـ که تقریباً در میان موهای سفید ریشش گم شده بود ـ می مالید سرش را تکان داد. طوری که گوئی می خواست بگوید نه، ولی فوراً تصمیمش را گرفت. «این خوئلمیر نیست که می خواهد با من صحبت کند. این منم که می خواهم با وی صحبت کنم. ما می توانیم دوشنبه شب و یك وقتی در روز سه شنبه همدیگر را ببینیم. باید یك وقتی بیدا کنم».

او پس از این که عکسی با والدینم گرفت از آنها سئوال کرد: «درباره این مجلس چه فکر می کنید؟ در میهمانی ها همیشه غذاها خوب است اما من هرگز فرصت خوردن آنها را پیدا نمی کنم. چون باید مراقب میهمانان باشم و بعد هم اندکی ورزش کنم».

بعدروکرد به سروانتس و درباره گشت و گذارمان در جزیره از وی سئوال کرد. دوست ما به طور خلاصه پاسخ داد: بازدید از موزه همینگوی، بیمارستان مرکزی، آلامار و جاهای دیگر.

فیدل پاسخ داد یعنی از نقاط جهانگردی. بیمارستان خوب است. اما لازم است آنها کشورمان را بهتر بشناسند. به جزیرهٔ جوانان بروید و ببینید چگونه بیش از ۱۰۰۰۰ دانش آموز از آفریقا و قاره های دیگر در آن جا با استفاده از بورس تحصیل می کنند، به سیین فونگوس برویدو از نیروگاه هسته ای که در آن جا در دست ساختمان است بازدید کنید؛ از یك تعاونی روستائی کوچك بازدید کنید و ببینید چقدر برای دفاع نظامی آماده است؛ من هواپیمایم را در اختیارتان می گذارم. راحت نیست ولی مطمئن است.

او سپس چومی، منشی اش را فرا خواند و از وی خواست اماکنی را که پیشنهاد کرده بود یادداشت کند؛ ما به او گفتیم که صبح آن روز از سازمان برنامه ریزی مرکزی

بازدید و در آنجا با رفیق آلفردوآم ملاقات کرده بودیم؛ او در آنجا برایمان توضیح داد این سازمان طرح برنامه های سالانه، پنج ساله و برنامه های درازمدت تر را که تا سال ۲۰۰۰ ادامه خواهد داشت تهیه کرده است.

به این ترتیب طرحهای سرمایه گذاری کوبا در امور اجتماعی و اقتصادی برنامهریزی شده و جای زیادی برای غافلگیری نمی گذاشت؛ یك کارخانه در هول گوئین سالانه بیش از ششصد دستگاه ماشین درو نیشکر تولید می کند که برای برداشت بیش از ۵۵درصد محصول نیشکر کوبا کافی است. خونلمیر سئوال کردآیا برنامهریزی از بالا به پائین صورت گرفته است. آلفردو پاسخ داد هیچ چیز تا زمانی که به وسیلهٔ شورای وزیران و مجلس ملی قدرت خلق که اعضای آن هر پنج سال یك بار انتخاب می شوند مورد تصویب قرار نگیرد، جنبه قطعی ندارد. به علاوه کوبا می تواند روند توسعه خود را طوری برنامهریزی کند که تا اندازه ای از مصونیت برخوردار باشد، زیرا از نوسانات بازار سرمایه داری در امان است.

هشتاد و پنج درصد تجارتش با دیگر کشورهای سوسیالیستی است و به وسیلهٔ موافقت نامه هائی با شورای همیاری اقتصادی که کوبا هم عضو آن است و مانند و یتنام و مغولستان از امتیازهای ترجیحی آن برخوردار است حمایت می شود.

سومین برنامه پنج ساله کوبا در سال ۱۹۸۶ آغاز خواهد شد. در چند سال نخست انقلاب شکر، توتون، عرق نیشکر و قهوه، صادر می شد؛ اکنون شکر، مرکبات، نیکل و ماهی مهمترین صادرات کوبا را تشکیل می دهد.

طی مدت ده سال بین سالهای ۱۹۷۱ تا ۱۹۸۱ قیمت کالاهای اساسی در بازار داخلی و حداقل دستمزد کارگران هیچ کدام افزایش نیافت و در سال ۱۹۸۱ به موجب قانون اصلاح دستمزد حداقل دستمزد ۸۵ پزو تعیین شد (یك پزو کوبائی برابر است با ۱/۱۳ دلار آمریکائی)؛ دستمزد متوسط ماهانه، ۱۸۵ پزو و حداکثر دستمزد ۴۰۰ پزو است، که کمتر از ده برابر حداقل دستمزد است، اجاره خانه که به دولت پرداخت می شود کمتر از ده درصد دستمزد اجاره دهنده است و وسعت ملك در آن، تأثیری ندارد؛ میزان مصرف کالاهای اساسی به وسیلهٔ دفترچههای جیره بندی تعیین می شود، که عرضه این کالاها را کنترل می کند.

به این ترتیب ۱۰ میلیون مردم کوبا در معرض فاجعه گرسنگی که اکثر

کشورهای آمریکای لاتین و سایر کشورهای جهان از آن به ستوه آمده اند قرار ندارند؛ مازاد تولید در بازار آزاد به قیمت بیشتر فروخته می شود؛ در دفترچه جیره بندی قیمت یك کیلو گوشت گوسفند ۱/۳۵ پزو و یك چهارم لیتر شیر ۲۵ سنتاوو است.

در سال ۱۹۸۱ در آخرین سرشماری، سن ۵۲ درصد جمعیت کوبا زیر ۳۰ سال بود، در چند سال نخست انقلاب رشد جمعیت در سال بیش از ۲ درصد بود که در این کشور رقم بسیار بالائی بشمار می رفت و اینك ۹ درصد است.

در سال ۱۹۵۹ کمتر از ۲۰۰۰ دانشجو از دانشگاه فارغ التحصیل شدند، در حالی که این رقم در سال ۱۹۸۴ ۲۸۰۰۰ نفر بود؛ کوبا اینك دارای ۲۰۵۰ پزشك است، یعنی یك پزشك برای هر ۴۸۸ کوبائی. کاهش تدریجی بیماری در کوبا به این کشور اجازه داده به ۲۸ کشور دیگر کمك پزشکی بدهد.

آلفردوآم به ما گفت افزایش سرانه کالاهای مصرفی و خدماتی که در اختیار مردم گذاشته می شود سالانه «۲/۵-۲» درصد است. تورم را که با معیارهای جهان سرمایه داری قابل محاسبه نیست چون در کو با بورس بازی و فساد مالی وجود ندارد دولت کنترل می کند تا ارزش واقعی دستمزد کارگران تحت تأثیر قرار نگیرد و سالانه حدود ۳ درصد است؛ رشد درآمد واقعی بیش از تورم سالانه است. کشور در موقعیتی قرار دارد که می تواند تمام نیروی کار را جذب کند و بی کاری اندکی هم که وجود دارد ـ تقریباً ۶ درصد جمعیت فعال اقتصادی ـ از این واقعیت ناشی می شود که چون درآمد خانواده ها نسبتاً بالاست برخی افراد برای به دست آوردن کار دلخواه خود می توانند بیکاری را برای مدتی تحمل کنند ـ مانند یك فارغ التحصیل دانشگاه یا که تکنیسین فوق دیپلم که شغل خاصی را در مکانی خاص می خواهد و مایل نیست در شغل دیگری حتی اگر دستمزد آن به اندازه دستمزد یك مهندس باشد انجام وظیفه کند. میزان کالری مصرفی روزانه بین ۲۰۰۰ تا ۳۵۰۰ است که از حداکثر متوسط کند. میزان کالری مصرفی روزانه بین ۳۰۰۰ تا ۳۵۰۰ است که از حداکثر متوسط میلیارددلار است که صنایع ۵۰ درصد آن را موجب می شوند.



دوشنبه شب ۱۳ مه، فیدل کاسترو گروه کوچك برزیلی را در دفترش در کاخ انقلاب به حضور پذیرفت. میز کارش، با قفسه های پر از کتاب تعدادی نوار ضبط صوت و یك رادیو ترانزیستور احاطه شده بود؛ در روی میز چند روزنامه، یك ظرف بلور پر از آب نبات و یك جعبه حاوی سیگارهای برگ کوچك و باریك، سیگار مورد علاقه فرمانده به چشم می خورد.

یك عکس بزرگ - چهره کامیلوسیین فونگوس که با خطوطی ملایم نقاشی شده بود - در گوشه ای قرار داشت که زیر آن چند صندلی چرمی و یك میز مرمر ساخت جزیره جوانان مشاهده می شد، در پشت آن یك میز کنفرانس بزرگ با چهار صندلی در هر یك از دو طرفش و دو صندلی در دو سرش واقع شده بود. یك نقاشی رنگ و روغن بزرگ نیز وجود داشت که یك دانشجوی جوان را در حال کشاورزی نشان می داد. دفتر کارش بزرگ، راحت و دارای تهویه مطبوع بود اما مجلل نبود؛ فیدل که یك اونیفورم سبز زیتونی به تن داشت از ما دعوت کرد دور میز بنشینیم. او مخصوصاً به گفتگو با خونلمیر بتینگ که مجبور بود زودتر از ما به بر زیل بازگردد علاقمند بود؛ از خونلمیر در باره کارش سئوال کرد، این که چگونه اوقاتش را تقسیم می کند، چقدر

وقت برای مطالعه دارد و چگونه می تواند آن همه اطلاعات اقتصادی را در مغزش جای دهد. او هم چنین درباره سفرمان به جزیره جوانان به سیین فونگوس سئوال کرد و اظهار داشت: «نیر وگاه هسته ای سیین فونگوس با رعایت تدابیر کامل ایمنی در مقابل طوفان های دریائی، زمین لرزه و حتی سقوط یك جت مسافر بر ساخته می شود».

مادرم از آشپزی کوبائی ها به ویژه غذاهای دریائی تجلیل کرد و فیدل که خودش آشپز بسیار خوبی است نظر او را تصدیق کرد. «بهترین کار این است که میگو یا خرچنگ را در آب جوش نیزیم. چون آب جوش طعم و مزه آن ها را تغییر می دهد و گوشتشان را سفت می کند، من پخته یا کبابی آن ها را ترجیح می دهم. برای کباب کردن میگو پنج دقیقه کافی است. برای پختن خرچنگ تازه ده دقیقه وقت لازم است و کباب آن روی آتش داغ شش دقیقه طول می کشد، گوشت آن ها را باید فقط با کره، شیر و لیمو چرب کرد. غذای خوب، غذای ساده است. من فکر می کنم آشپزهای ماهر بین المللی مواد غذائی خود را در تهیه کنسومه به هدر می دهند، بسیاری از مواد با استفاده از زرده و سفیده تخم مرغ به هدر می رود، در حالی که تنها امثال آن مورد استفاده قرار گیرد. یکی از سر آشپزهای مشهور کوبا همین چندی قبل امثال آن مورد استفاده قرار گیرد. یکی از سر آشپزهای مشهور کوبا همین چندی قبل داشت برای هیئتی که از کوبا بازدید به عمل می آورد خوراك ماهی با عرق نیشکر و غذاهای دیگر درست می کرد. تنها غذائی که من خوشم آمد آبگوشت لاك پشت بود اما همانطور که گفتم مواد زیادی به هدر رفته بود».

اوبعدبه خوتلمیر بتینگ رو کرد و پرسید: «برنامه کار روزانه تان چگونه است؟» خوتلمیر پاسخ داد: «هر روز صبح یك ساعت و نیم برنامه های رادیوئی. نیم ساعت برنامه تلویزیونی هر شب و هر روز یك ستون تفسیر اقتصادی که در ۲۸ روزنامه برزیلی چاپ می شود».

فیدل دوباره به او رو کرد و گفت: «پس کی وقت مطالعه پیدا می کنید و از مسایل مطلع می شوید؟»

من هر روزیك ساعت و نیم از وقتم را صرف خواندن تلكس های خبری می كنم كه تقریباً تمام خبرگزاریها را دربر می گیرد. آن ها تایپ شده در داخل یك پوشه در حالی که فهرست بندی شده به دستم میرسد.

گزارش ها برحسب تمام موضوع هائی که به کوبا مربوط می شود تنظیم شده اند؛ مثل شکر ـ که مهمترین صادرات ما را تشکیل می دهد ـ سیاست آمریکا و امثال آن. اگر در خلال خواندن این گزارش ها به مطلبی درباره یك فرآورده تازه داروئی بربخورم یا این که بخوانم یك وسیله پزشکی تازه کشف شده است. فوراً خواستار اطلاعات بیشتر درباره آن می شوم. من منتظر نشریه های تخصصی پزشکی که شش ماه تا یکسال طول می کشد که این اطلاعات را چاپ کنند نمی شوم. در همین هفته متوجه شدم دستگاه جدیدی در فرانسه ساخته شده که سنگ کلیه را با کمك امواج صوتی از بین می برد. این دستگاه از دستگاه مشابه خود که در جمهوری فدرال آلمان تهیه می شود از نقطه نظر اقتصادی خیلی به صرفه تر است. دو روز بعد یکی از رفقا برای کسب اطلاعات بیشتر درباره این دستگاه به پاریس رفت. ما هم چنین درباره یك فرآورده داروئی تازه که در ایالات متحده کشف شده که جلو لخته شدن خون را می گیرد اطلاعات خواسته ایم.

بهداشت عمومی یکی از مباحثی است که من با علاقه فراوان از نزدیك دنبال می کنم. همین طور پژوهشهایی علمی در کوبا و خارج و مسائل اقتصادی ملی و بین المللی. متأسفانه من وقت کافی برای گردآوری و تجزیه و تحلیل تمام اطلاعات مورد علاقه ام ندارم.

میخواستم برای گفتگو با شما از آمادگی بیشتر برخوردار باشم و به همین دلیل خواستم تمام اخبار اقتصادی جهان مربوط به دو ماه گذشته را در اختیارم بگذارند، چهار جلد کتاب ۲۰۰ صفحه ای شد. با جریان پویای رویدادها، ماجراهای دلار آمریکا و پی آمدهای سیاست اقتصادی شریرانه ایالات متحده حرکت کردن، کار چندان آسانی نیست.

خونلمیر بتینگ گفت: «دلار بیش از آن که یك پول مرجع باشد یك وسیله مداخله است \_ مداخله مسلحانه در کشورهای ما. افزایش ارزش دلار نشان دهنده خرابی اقتصاد امریکاست، روبل با طلا پیوند دارد؛ روبل پشتوانه دارد، دلار ندارد. به همین دلیل از زمانی که نیکسون \_ با تلفن \_ پیوند دلار با طلا را قطع کرد افزایش ارزش دلار روی شوروی تأثیر معکوس گذاشته است، به عبارت دیگر پولی که امروز جهان دلار روی شوروی تأثیر معکوس گذاشته است، به عبارت دیگر پولی که امروز جهان

روی آن معامله می کند تقلبی است. مقدار دلار در گردش در خارج از ایالات متحده جزء اسرار است».

فیدل در درون پوشه حاوی گزارشهای بین المللی روز دوشنبه به جستجو پرداخت و اظهار داشت پوشه زیاد قطوری نیست چون سیاستمداران و روزنامه نگاران معمولاً در تعطیلات آخر هفته عادت ندارند کار کنند.

او گفت: «هیچ کس کامپیوتری را که در مغز انسان پنهان است نمی شناسد. من گهگاه از خود سئوال می کنم چرا این همه افراد به سیاست روی می آورند؟ سیاست، کار دشواری است؛ تنها زمانی که کار مفیدی صورت می گیرد؛ مثلاً مشکلی واقعاً حل می شود، می تواند ارزش داشته باشد. در گفتگوهایی که معمولاً با میهمانانم دارم مثل این گفتگو، سعی می کنم چیزی یاد بگیرم. سعی می کنم دریابم در بقیه جهان ـ به ویژه در آمریکای لاتین چه می گذرد».

خوتلمیر بتینگ یادآور شد: «شما به عنوان فرمانده کل، هم مسئول اداره کوبا هستید هم مسئول روابط بین المللی آن. آیا ممکن است دو فرمانده موردنیاز باشد؟» «همه چیز این جا براساس عدم تمرکز و برنامه ریزی دقیق بنا شده است. به علاوه یك گروه مرکزی وجود دارد که اداره کشور را تسهیل می کند. قبلاً به یك سیرك روباز می ماند هر سازمان و وزارت خانه ای برای گرفتن سهم بیشتر با اداره برنامه ریزی درگیر و در حال چانه زدن بود. اما امروز هر کس در مقابل همه مسئول است؛ وزارت آموزش و پرورش درست مانند وزارت بهداشت عمومی و دیگر نهادهای خدماتی و اقتصادی در تصمیم گیری های اساسی مربوط به برنامه های کشور شرکت دارد. تصمیم ها به سرعت بدون دیوانسالاری گرفته می شود. به استثنای موارد بسیار مهم یا موردی که مربوط به رشته ای باشد که من با دقت دنبال می کنم مثل بهداشت، بقیه تصمیم ها می تواند بدون صحبت کردن با من گرفته شود». «یا طرح های ویژه مانند نیروگاه هسته ای؟»

«بله من متوجه شدم این طرح دارد عقب می افتد. علت آن روشهای نظارت بود. گروه مسئول این طرح هر سه ماه یك بار جلساتی برای ارزیابی پیشرفت كار تشكیل می داد. من دریافتم مثلاً به غذا، حمل و نقل و دیگر شرایط زندگی كارگران توجهی كه لازم است نمی شود. همراه چند تن از همكارانم. به محل كار رفتم و

درباره شرایط زندگی، کیفیت کفش و لباس کارگران، وسایل حمل و نقل که کارگران را برای دیدار خانواده هایشان می برد، تدارکات مربوط به طرح و کمبود تجهیزات ساختمانی و دیگر چیزها سئوال کردم، آنچه شدیداً مورد علاقه من است رسیدگی به وضع افراد است؛ کارگری که از شرایط خوب برخوردار است و می بیند کارش مورد ستایش قرار می گیرد، و کسانی هستند که همیشه نگران مسائل انسانی و مادی او هستند، نسبت به طرح خود علاقه بیشتری در خود احساس می کند. من متوجه شدم آن ها را در کامیون به ولایتشان می برند؛ سئوال کردم: برای این کار چند انوبوس لازم است؟: «۳۰ تا؟ سعی خواهیم کرد آن ها را تأمین کنیم از آن هائی که ذخیره کرده ایم استفاده خواهیم کرد».

توصیه های دیگری هم کردم. حتی این فکر را مطرح ساختم که اردوگاهی در نزدیکی محل کار ساخته شود تا خانواده های کارگران بتوانند از آن ها بازدید کنند و مدتی پیش آن ها باشند؛ البته مؤسسه های مسئول طرح به امکانات بیشتر و حمایت مستقیم تر نیاز داشتند که بدست آوردند.

فیدل سیگار کوچکش را با فندکی که قابش از کروم بود روشن کرد؛ دستی به ریشش کشید و ادامه داد:

من مستقیماً با یك گروه ۲۰ نفری از رفقا كار می كنم، كه ده نفرشان زن هستند، آن ها یك گروه هم آهنگ و پشتیبان را تشكیل می دهند. هر یك از آن ها با تماس با مراكز تولیدی و خدماتی كشور سعی می كند دریابد در این مراكز چه می گذرد.

این گروه بدون درگیری با وزیران، کار تصمیم گیری را پویاتر می سازند؛ این گروه از افراد تشکیل شده نه اداره ها؛ من وقتی از نیر وگاه هسته ای دیدن کردم و از جلسات فصلی آن ها مطلع شدم خاطر نشان ساختم برای پیشر فت طرح، حتی یك ماه هم نمی توان صبر کرد چه برسد به سه ماه. این جلسات برای پی بردن به مشکلاتی بود که می بایستی به سرعت حل می شد، حالا ناظران مقیم در محل کار باید هر روز در باره چگونگی پیشر فت کار و دشواری هائی که دارند به دفتر گروه، گزارش بدهد؛ یکی از اعضای گروه که مسئول این کار است مرتب از محل کار، بازدید می کند.

برای حل مشکلات نمی شود صبر کرد باید فورا حل شوند. ما درباره طرح های مهم و حیاتی دیگر نیز همین طور رفتار می کنیم.

بنینگ سخنان او را قطع کرد: «من در سیین فونگوس متوجه شدم اطلاع از این که فرمانده مراقب کار است محرك بزرگی برای آنهاست».

«هیچ دفتری در جهان، کمتر از دفتر من کارمند ندارد». فیدل از چومی دبیر شورای حکومتی و رئیس سابق دانشگاه هاوانا که با او همکاری نزدیك دارد سئوال کرد: «با چند نفر کار می کنید؟»

او پاسخ داد «با شش نفر».

روزنامه نگار برزیلی سئوال کرد: «کدام سازمان مسئول تخصیص منابع است؟»

قبلًا سازمان برنامه ریزی مرکزی، مسول این کار بود؛ اینك این کار بیشتر جنبه عدم تمركز دارد. مثلًا مجامع قدرت خلق مدارس، بیمارستان ها، حمل و نقل، تجارت و بخصوص تمام خدمات محلی را اداره می کند.

در ایالتی مانند سانتیاگو د کوبا مجلس قدرت خلق مدیران بیمارستانها را انتخاب می کند. طبیعی است که این کار با مشورت و زارت بهداشت عمومی که کادر حرفه ای را تأمین می کند و مسئول تنظیم شیوه کار بیمارستانهاست صورت می گیرد.

«این عدم تمرکز چیز تازه ایست؟»

«نه ما همیشه در این جا کارها و مسئولیتها را تقسیم کرده ایم».

«این یك الگو كوبائی است؟»

خیلی چیزها الگوی کوبائی است. مثلاً نظام انتخابات ما کاملاً کوبائی است؛ هر حوزه انتخاباتی، مرکب از حدود ۱۵۰۰ نفر، نماینده ای را برای مجمع قدرت خلق انتخاب می کند. رأی دهندگان بدون مداخله حزب نمایندگان را انتخاب می کنند. نامزدها نیز از سوی مردم معرفی می شوند دو تا هشت نفر برای هر حوزه حزب در این کار، مداخله ای ندارد. تنها مراقب است که معیارها و تشریفات قانونی لازم رعایت شود؛ در روز انتخابات در هر دو سال و نیم یك بار برگزار می شود در کسی که بیش از ۵۰ درصد آرا را به دست آورد انتخاب خواهد شد. اگر هیچ کس اکثریت نیاورد انتخابات دیگری برگزار خواهد شد. کسانی که انتخاب می شوند شورای شهر را تشکیل می دهند، آنها اعضای کمیته اجرائی شهرداری را انتخاب شورای شهر را تشکیل می دهند، آنها اعضای کمیته اجرائی شهرداری را انتخاب

مي کنند.

بلافاصله پس از این انتخابات، نمایندگان با همکاری سازمانهای حزبی و توده ای فهرست نامزدهای مجمع ایالات و پانصد عضو مجمع ملی را تهیه می کنند، بیش از نیمی از اعضای مجمع ملی از همین اعضای مجمع قدرت خلق در سطح روستاها انتخاب می شوند، هر حوزه انتخاباتی جلسه های دوره ای برگزار می کند که در آن رأی دهندگان در حضور نمایندگانی که انتخاب کرده اند کار آن ها را مورد بحث قرار می دهند و اگر تصمیم بگیرند می توانند اعتبار نمایندگی آن ها را لغو کنند. خونلمیر بتینگ اظهار داشت: «من وقتی از یك بیمارستان بازدید می کردم متوجه شدم مادران حق دارند همراه فرزندان بیمار خود باشند».

کاستر و توضیح داد: «برای یك كودك بیمار مادرش بهترین پرستار جهان است. آن ها قبلًا حق ورود به بیمارستان را نداشتند؛ کنار در بیمارستان صبر می کردند و با نگرانی، منتظر می شدند تا خبری درباره کودکانشان بشنوند؛ علت آن این بود که می گفتند چون مادران آموزش پزشکی ندیده اند ممکن است در درمان بیمار مداخله کنند، سال ها قبل ما روش دیگری را به کار گرفتیم که نتیجه اش بسیار عالی بود. در تمام بیمارستانهای کودکان، مادر حق دارد کودکش را همراهی کند، برای مدتی که در بیمارستان است به او لباس مناسب و غذای رایگان داده می شود؛ در آخرین کنگره فدراسیون زنان کوبا که در ماه مارس گذشته برگزار شد مادرها درخواست کردند به پدرها نیز چنین حقی داده شود چون اغلب یك مادر باید به کودکان دیگرش برسد و نمی تواند در بیمارستان کنار کودك بیمارش باشد؛ این تقاضا هم اکنون تحت بررسی قرار دارد. ما حتی داریم روی امکان این که پسر، برادر یا پدر بیمار او را همراهی کند مطالعه می کنیم ـ این بار هم چون زنان تقاضا کرده اند. تاکنون فقط زنان حق انجام چنین کاری را داشتند. اما اینك احساس می کنند با این كار تمام بار مسئولیت خانواده روی دوش شان قرار می گیرد و در نتیجه امکانات آنها برای انجام وظایف شان در کار محدود و پیشرفت اجتماعی شان مشکل می شود. امروز زنان ۵۳ درصد نیروی کار فنی ما را تشکیل می دهند».

«آیا برنامه پنج ساله جدید برای ۱۹۸۶ ـ ۱۹۹۰ ابداعات تازه ای را در شیوه کار شامل می شود؟» «بله بیشتر جنبه منطقی دارد. تاکید آن روی زمینه های اقتصادی است ـ بیشتر تولید کالاهای صادراتی. مثلاً اگر چه ممکن است یك ایالت خاص مایل باشد یك ورزشگاه با یك سالن نمایش تازه بسازد، اما ساختن کارخانه ای که بتواند به افزایش صادرات کمك کند ارجحیت دارد، ورزشگاه و سالن نمایش، هر وقت امکانات اجازه دهد ساخته خواهند شد، اما هرگز نه با سرمایه یك هدف ارجح اقتصادی؛ هیچ یك از جنبه این طرح موجب اختلاف بین سازمان های دولتی نشده است، بلکه یك سیاست جامع و منطقی است که تمام سازمان ها آن را رعایت کرده و پذیرفته اند. به این ترتیب، مثلاً از رقابت بین وزارت آموزش و پرورش و سازمان برنامه ریزی مرکزی جلوگیری می کنیم، این طرح معیارهای برنامه ریزی را تعیین می کند.

بخشهایی را که از اولویت برخوردارند معین می سازد و به توزیع منابع سازمان می دهد، در حقیقت ما ظرف ۲۶ سال گذشته تقریباً تمام طرح های اجتماعی را که در زمینه آموزش و پرورش، بهداشت، فرهنگ و ورزش به آن ها نیاز داریم به مرحله اجرا در آورده ایم و این، به ما اجازه می دهد، بدون فدا کردن توسعه اجتماعی خود بیشتر امکانات مان را برای طرح های اقتصادی به کار گیریم، رشد خدمات اجتماعی بیشتر به صورت کیفی خواهد بود نه به صورت تأسیسات تازه \_ اگرچه تأسیسات تازه ای نیز ساخته خواهد شد.

خوئلمیر با خونسردی و به صراحت سئوال کرد: «آیا برنامه اجتماعی شما در کوبا با موفقیت همراه بوده است؟»

رئیس شورای وزیران کوبا پاسخ داد: «از لحاظ جنبه های بسیار اساسی، بله». «آیا در بخش بهداشت با کمبودهائی روبرو هستید؟»

«همانطور که گفتم، ما برای بهبود کیفی سرمایه گذاری می کنیم؛ این مسأله ما است، مثلاً با ساختن بیمارستانهای کودکان ما پزشکان خانواده را به وجود آورده ایم که هر یك از آنها خانواده ها را در محله های خود مستقیماً زیرنظر دارند، آنان پزشکانی نیستند که بیماری ها را درمان کنند، بلکه با دادن آموزش تدابیر پیشگیرانه به خانواده ها به بهداشت عمومی کمك می کنند، در جزیره جوانان که شما از آن بازدید کردید مدارس عالی با دانش آموزانی از بیست و دو ملیت مختلف وجود

دارند، در ابتدا ما از آن بیم داشتیم آنان ناقل بیماری هائی باشند که هم اکنون در این جا ریشه کن شده است یا حتی بیماری هائی که برای این جا ناشناخته است؛ ما در مقابله با این مسائل کاملاً موفق بوده ایم و ثابت کرده ایم تمام بیماری هائی را که در آفریقا یا قاره های دیگر کشتار می کنند می توان با کمك علم پزشکی و داروهای جدید مهار کرد.

تمام دانش آموزان خارجی قبل از خروج از کشورشان تحت معاینات پزشکی قرار می گیرند اما اگر بیماری شخصی از نظر پزشك دور ماند، هرگز به کشورش بازگردانده نمی شود، بلکه در کوبا تحت مراقبت قرار می گیرد و معالجه می شود. خوشبختانه عامل ناقل اکثر این بیماری ها در کوبا وجود ندارد؛ مؤسسه پزشکی مناطق استوائی ما در این زمینه پیشرفت بزرگی داشته است که موجب شده از کوبائی ها که در دیگر کشورهای جهان سوم خدمت می کنند نیز حفاظت شود؛ وضع تغذیه در جزیره جوانان به طور متوسط از بقیه مدارس بهتر است. همان طور که گفتم این ابتکارها موجب شده ما هرگز مجبور نشویم دانش آموزی را به دلایل بهداشتی به کشور اصلیش بازگردانیم. همه دانش آموزان بسیار قوی و سالم

خوتلمیر گفت: «در واقع شما با دستیابی به اهداف کمی اینك روی كیفیت سرمایه گذاری می كنید».

«انقلاب، پایگاه مادی را به وجود آورده است؛ برخی از بخشها هنوز با کمبودهائی روبهرو هستند که به سرمایه گذاری بیشتر نیاز دارد؛ در زمینه خانه سازی این مسأله صادق است؛ اگرچه در این زمینه هم پیشرفتهائی داشته ایم. هر سال بیش از ۷۰۰۰۰ واحد مسکونی ساخته می شود».

«درباره حمل و نقل چه می گوئید؟»

«طی ده سال نخست انقلاب ما اصلاً اتومبیلی وارد نکردیم؛ تحریم اقتصادی و بازرگانی که علیه ما اعمال شده بود و هم چنین اولویت های خود ما باعث شد امکانات خود را در زمینه های دیگر مانند بهداشت و آموزش و پرورش به کار گیریم؛ به هر حال اگر اتومبیلی وارد می کنیم نباید در نیازهای اجتماعی ما تأثیر معکوس بگذارد. اینك حدود ده هزار اتومبیل هر سال وارد می شود و متخصصان، فن سالاران

و کارگران ماهر و برجسته اولویت دارند».

«در مورد حمل و نقل عمومی چکار کرده اید؟»

«ما موتور و بعضی از قطعات اتوبوس را وارد می کنیم و بقیه را در همین جا می سازیم؛ در حال حاضر ما داریم روی تولید موتور کار می کنیم. از هر سه اتومبیلی که وارد می شود دو تای آن ها به کارگرانی که مستقیماً با تولید و خدمات ارتباط دارند واگذار می شود و این اتومبیل ها به قیمت تمام شده با بهره بسیار کم در اقساط تا هفت سال به آن ها فروخته می شود.

انجمن کارگران در هر یك از مراکز كار تصمیم می گیرد چه کسی استحقاق دارد؛ البته برخی از اتومبیل های وارداتی برای خدمات كرایه اتومبیل و اداره های دولتی مورد استفاده قرار می گیرد».

«آیا مالکیت خصوصی هنوز در مناطق روستائی وجود دارد؟»

«بله، ما هنوز دارای حدود ۱۰۰/۰۰۰ کشاورز مستقل هستیم؛ آن ها قهوه، سیبزمینی، توتون، سبزیجات و مقدار کمی نیشکر و محصولات دیگر کشت می کنند؛ تاکنون بیش از نیمی از کشاورزان مستقل ـ تعداد آن ها قبلاً ۲۰۰۰۰ نفر بود ـ به تعاونی های تولید پیوسته اند و خیلی هم موفق بوده اند.

درآمد آنها بالاست و پیوستن به تعاونی کاملاً داوطلبانه صورت می گیرد؛ این جنبش بر روی پایه هائی بسیار محکم بنا شده و در حال پیشرفت است و حکومت را از زحمت بسیج نیروی انسانی برای کمك به کشاورزان در برداشت محصول، چنانکه قبلاً وجود داشت خلاص می سازد؛ به علاوه تعاونی ها بهبودهائی را در زندگی کشاورزان موجب می شوند و امکان تأمین مدارس، خانه های تازه، آب آشامیدنی سالم، برق و مانند آن را برای آن ها آسانتر می سازد. بیش از ۸۵ درصد خانه های کوبا دارای برق هستند؛ اعتبارهای بانکی و قیمت ها در سطحی که تولید را تشویق کند به وسیلهٔ دولت تثبیت شده است، مازاد تولید درآمد بیشتری را ناشی می شود و ما آن را به بازار آزاد می فرستیم، کشاورزان مالیات پرداخت نمی کنند و ما نند دیگر کوبائی ها خانواده هایشان از بهداشت و آموزش رایگان برخوردارند، اعضای تعاونی ها درآمد سالانه شان بین ۳۰۰۰ دلار تا ۶۰۰۰ دلار متغیر است. بیش از درآمد کشاورزان خصوصی که هزینه تولیدشان در مزارع جدا افتاده بیش از درآمد کشاورزان خصوصی که هزینه تولیدشان در مزارع جدا افتاده

سنگین تر و کارشان چون مکانیزه نیست دشوارتر است. از همان آغاز انقلاب ما اعتبار و خدمات لازم را برای تعاونی ها تأمین کرده ایم. این خدمات تمام امکانات اجرای کار مانند تراکتور، انبار، کامیون و ماشین های درو را دربر می گیرد. در حال حاضر تعاونی های تولید مالك این تجهیزات هستند».

«آیا کشاورزان می توانند نیروی انسانی استخدام کنند؟»

«طبق قوانین زمین که از کارگران حمایت می کند، بله. امروزه با کمك مکانیزهٔ پیشرفته، فقط ۷۰۰۰۰ دروگر برای جمع آوری بیش از ۷۰ میلیون تن نیشکر کافی است. پانزده سال قبل ۳۵۰۰۰ نفر لازم بود؛ بخش اعظم نیروی انسانی را خود کارگران کشاورزی عرضه می کنند، اینك سال هاست که ما مجبور نیستیم داوطلب زیادی را برای کار کردن بسیج کنیم و مجبور نیستیم از سربازان و یا دانش آموزان دبیرستان ها برای این کار استفاده کنیم. به طور کلی بیکاری در کوبا مشکلی نیست؛ بیشتر ایالت های ما با کمبود نیروی کار روبرو هستند».

من سئوال کردم: «آیا دانش آموزان دیگر در فعالیت های تولیدی شرکت نمی کنند؟»

«در مدارس خارج از شهر شرکت می کنند و ما حدود ۶۰۰ مدرسه از این نوع با ۲۰۰۰۰۰ دانش آموز داریم؛ آن ها موفقیت چشم گیری داشته اند؛ در شهرها دانش آموزان دبیرستان ها و مدارس عالی ممکن است داوطلبانه هر سال ۳۰ روز به آن جا بروند؛ بیش از ۹۰ درصد آن ها این کار را می کنند؛ آن ها به چیدن سبزیجات، کندن مرکبات و جمع آوری محصول توتون و دیگر انواع غله کمك می کنند؛ وقتی جامعه به اصل تحصیل کردن عمومیت می بخشد باید حق کار کردن را نیز یك وظیفه عمومی بداند. در غیر این صورت ممکن است کشوری از روشنفکران به وجود آید که با کار کردن و تولید مادی بیگانه باشد؛ یك نمونه خوب ترکیب «کار و تحصیل» مدارس جزیره جوانان است. بخش اعظم کارهایی که در آن جا انجام شده حاصل تجارب خود من بوده است، من دوازده سال را در مدارس شبانه روزی گذراندم و تجارب خود من بوده است، من دوازده سال را در مدارس شبانه روزی گذراندم و خارج شدن از مدرسه را نداشتیم؛ کلاس های مختلط وجود نداشت؛ اینك دختران و خارج شدن از مدرسه را نداشتیم؛ کلاس های مختلط وجود نداشت؛ اینك دختران و پسران در جزیره جوانان در مدارس مختلط تحصیل می کنند، فضای مدارس سرباز

است؛ دیواری در اطراف شان وجود ندارد، دانش آموزان هر روز می توانند برای فعالیتهای تولیدی، ورزشی یا فرهنگی از مدرسه خارج شوند.

آن ها برعکس زمان ما فقط تحصیل نمی کنند، آن گونه تحصیل، خسته کننده ـ و گهگاه غیرقابل تحمل ـ بود و بازده علمی آن پائین بود، در هر صورت، هدف اصلی ما از کار کردن دانش آموزان آموزش و پر ورش است نه تولید؛ ما اینك یك میلیون دانش آموز دبیرستان و مدرسه عالی داریم؛ نود و دو درصد از کل مردان جوان ما که بین ۶ و ۱۶ سال دارند به مدرسه می روند، ثبت نام در دوره متوسط هم اکنون به سطح دوره ابتدائی که عملاً تمام کودکان بین ۶ تا ۱۲ سال را در بر می گیرد نزدیك شده است».

من در این جا اظهارنظر کوتاهی کردم و گفتم: «سوسیالیسم با ریشه کن کردن تعصب و جزمیت اقتصادی اختلاف طبقاتی را در جامعه از بین می برد؛ این یك پدیده عینی است، اما ضرورت اختلاف های طبقاتی را از یك دیدگاه ذهنی کاهش نمی دهد؛ آن هائی که جز کارهای فکری کاری نمی کنند ممکن است نسبت به کسانی که به کار مستقیم مشغولند احساس برتری کنند».

فیدل گفت: «بلی. به همین دلیل انجام کاریدی برای همه کس مهم است؛ مردم علاوه بر اندیشیدن همچنین باید بدانند چگونه می توان کار کرد». خوزه مارتی می گوید: «عمل، بهترین شیوه گفتار است». به همین دلیل، دانش آموزان شهرها برای مدت ۳۰ روز به روستاها می روند، قبلاً برای ۴۲ روز می رفتند؛ اما حالا تعداد دانش آموزان زیاد شده و محل کافی برای اعزام آنها نیست.

کسانی که میروند این کار را داوطلبانه انجام میدهند؛ اما همان طوری که گفتم ۹۵ درصد آن ها به روستاها میروند؛ در کشوری که جمعیتش ده میلیون است، ۶۰۰۰۰ کارمند در بخش آموزش و پرورش و بهداشت کار می کنند. این به مثابه آن است که ۸ میلیون آدم در برزیل به این کار مشغول باشند؛ بیشتر آن ها زن هستند به این ترتیب از هر ۱۰۰ نفر جمعیت کشور شش نفر آن ها در کارهای آموزشی یا بهداشتی اشتغال دارند.

خونلمير بتينگ پرسيد: «در كوبا با مازاد پزشك روبرو هستيد يا كمبود بيمار». فيدل گفت: «قبل از اين كه به سئوال شما پاسخ دهم مايلم اضافه كنم ما جمعاً ٣

میلیون کارگر داریم؛ کم و بیش برای هر ۱۲ دانش آموزی یك معلم وجود دارد؛ ۳۰۰۰۰ دانش آموز در مدارس تربیت معلم برای دبستان و دبیرستان تحصیل می کنند، پانزده سال قبل ۷۰ درصد آموزگاران مدارس ابتدائی ما مدرك تحصیلی نداشتند؛ حالا همه آن ها فارغ التحصیل دانشگاه هستند. ما یك پشتوانه خوب از آموزگاران دبستان به وجود آورده ایم.

ده هزار تن از آن ها تدریس نمی کنند و در حالی که در دانشگاه دوره تکمیلی را می گذرانند حقوق خود را نیز دریافت می کنند. یك معلم مدرسه ابتدائی نه سال در سطح دبستان و ۴ سال در سطح دبیرستان تحصیل کرده و اینك فرصت دارد قبل از آغاز کار ۶ سال دیگر در سطح دانشگاه تحصیل کند؛ او این کار را در دوره های مستقل تحصیلی به صورت نیمه وقت یا تمام وقت با دریافت حقوق برای دو سال انجام می دهد و بعد به دریافت لیسانس در رشته آموزش ابتدائی نایل می شود؛ طرح ما این است که تمام معلمان مدارس ابتدائی دارای مدرك دانشگاهی شوند.

ما در حال حاضر ۲۰۵۰۰ پزشك داريم و ۵۰۰۰ نفر ديگر طی ۱۵ سال آينده فارغ التحصيل خواهند شد؛ ما هم اكنون می دانيم هر يك از آن ها در كجا كار خواهند كرد. ما در نظر داريم يك سال تحصيلی اضافی برای پزشكان بگذاريم، يعنی يك سال تحصيل تمام وقت برای هر هفت سال كار؛ با يك برنامه ريزی درست بهداشتی و آموزش كادر فنی و خدماتی ما هرگز پزشك اضافی نخواهيم داست».

روزنامه نگار برزیلی با لحنی تقریباً کنایه آمیز سئوال کرد: «آیا دیوانسالاری یك بیماری مادرزادی سوسیالیسم بشمار نمی رود».

فیدل پاسخ داد: «دیوانسالاری دشمن هر دو نظام سوسیالیسم و سرمایه داری است؛ از آن جائی که ما بهتر می توانیم از منابع انسانی خود بهره گیریم، فکر می کنم ما در این جنگ پیروز خواهیم شد؛ به اعتقاد من مهم ترین عامل غیرمنطقی بودن نظام سرمایه داری تکنولوژی را به وجود می آورد و توسعه می دهد ولی منابع انسانی خود را به درستی به کار نمی گیرد».

ممکن است دلیل آن این باشد که سوسیالیسم، هنوز بهترین استفاده ممکن را از منابع انسانی خود نبرده است اما انسان را در معرض تحقیر بیکاری قرار نمی دهد؛ و ما هم اکنون به تدریج در زمینه افزایش کارآئی و باروری نیروی کار به

پیشرفتهائی دست یافته ایم.

ساعت از ده گذشته بود. فیدل برخاست و در اطاق به راه رفتن پرداخت، داشت فکر می کرد برنامه فردا را چگونه ترتیب دهد. تا بتواند به گفتگویش با میهمان برزیلی خود ادامه دهد، چون آخرین روز اقامت خوئلمیر در کوبا بود. آن ها موافقت کردند یك مصاحبه در بعدازظهر و یکی دیگر در شب داشته باشند.



روز سه شنبه ۱۴ مه ۱۹۸۵ در ساعت ۴ بعدازظهر، فیدل کاسترو با خونلمیر به تنگ و من در دفتر کارش واقع در طبقه سوم کاخ انقلاب ملاقات کرد؛ رئیس شورای دولتی ما را از میان راهروئی به اطاق های محل کار گروه هم آهنگ کننده و پشتیبانیش هدایت کرد؛ او ما را به همه اعضای گروه معرفی و مسئولیت هر یك را برای ما شرح داد. خبرنگار برزیلی درباره واردات نفتی، ماده خام اصلی برای سیستم انرژی جزیره سئوال کرد.

فیدل پاسخ داد: «ما بخشی از برق خود را از سوزاندن تفاله گیاهان پس از فصل برداشت محصول تامین می کنیم؛ تمام کارخانه های قند با تفاله نیشکر کار می کنند؛ کشور ما ۲۰ میلیون تن تفاله گیاه تولید می کند که برابر است با بیش از ۴ میلیون تن نفت ما تمام این تفاله را مصرف می کنیم؛ پنج کارخانه داریم که از تفاله میلیون تن نفت می سازد و چندین کارخانه نیز از تفاله ها برای ساختن کاغذ استفاده می کنند؛ چون الکل کاربرد دیگر دارد ما آن را به بنزین اتومبیل تبدیل نمی کنیم. ما از ملاس نیشکر برای تامین غذای حیوانی و در تولید پروتئین استفاده می کنیم. به علاوه ملاس نیشکر ماده جدیدیست برای ساختن عرق نیشکر و الکل پزشکی و

صنعتي».

مفسر شبکه تلویزیونی باندیرانتس سئوال کرد: «با تفاله انگور چکار می کنید؟»

فیدل پاسخ داد: «برای غذای حیوانات استفاده زیادی از آن می شود؛ تفاله

انگور را می شوییم و خشك می کنیم و به حیوانات می دهیم، ده کارخانه تولید غذای

حیوانی از ملاس وجود دارد؛ پنجاه درصد پر وتئینی که برای تغذیه مرغ و خروس،

خوك و دام مورد استفاده قرار می گیرد از طریق یك شیوه خاص مجهز بدست می آید.

ما یك تن از این غذای حیوانی را در مقابل یك تن شیر خشك با جمهوری دم کراتیك

آلمان مبادله می کنیم».

خوتلمیر بتینگ گفت: «شنیده ام به عنوان یك قانون حفاظت از محیط زیست از آغاز سال ۱۹۸۶ در ایالات متحده هر اتومبیلی از الكل یوكا استفاده خواهد كرد، و هزینه آن ۴۵ سنت در هر لیتر خواهد بود. برزیل در موقعیتی قرار دارد كه می تواند الكل را با قیمت ۳۰ سنت در هر لیتر با كشتی به ایالات متحده صادر كند، اما قوانین حمایت از صنایع داخلی آن كشور مانع خرید آن می شود. برزیل از هر هكتار نیشكر ۲۵۰۰ تن الكل تولید می كند كه برای تأمین نیاز یك اتومبیل در یك سال كافی است».

فیدل گفت «تصورش را بکنید برای آن همه اتومبیل چند هکتار نیشکر موردنیاز است. مایه تأسف است که فکر کنیم این همه زمین برای تغذیه اتومبیلها مورداستفاده قرار گیرد نه انسانها».

خوئلمیر بتینگ توضیح داد «چهار میلیون هکتار نیشکر ده میلیارد لیتر الکل می دهد. به این ترتیب می توان ۴۰۰ میلیون دلار در سال صرفه جوئی کرد».

فیدل گفت «کوبا سالانه بیش از ۸ میلیون تن شکر از ۱/۸ میلیون هکتار زمین تولید می کند. ما می خواهیم این زمینها را ۲۰۰۰۰ هکتار دیگر توسعه دهیم».

خوئلمیر گفت: «برزیل وارد کننده گندم است، در سال پیش ۱/۲ میلیارد دلار دو برابر پولی که از تولید الکل بدست می آید ـ برای خرید گندم صرف کرد. اگر برزیل یك میلیون هکتار را به کشت گندم اختصاص می داد ما پولی که بدست می آوردیم بیش از پولی بود که امروز با اختصاص دادن ۴ میلیون هکتار زمین به کشت نیشکر برای تولید الکل صرفه جوئی می کنیم. سیاست تشویق کشت گندم ـ

که ما فاقد آن هستیم ـ سودآورتر از سیاست تولید الکل است. متأسفانه سوخت اتومبیل برای دولت برزیل از تأمین نیرو برای انسان مهمتر است».

فیدل گفت: «ما در کوبا قبل از هر چیز روی تأمین نیرو برای انسان سرمایه گذاری می کنیم».

او بعد توضیح داد: «ما ۱۵۷ تأسیسات تازه در زمینه بهداشت عمومی بنا کرده ایم. ما دارای بیش از ۲۰۰۰۰ دانشجوی پزشکی هستیم؛ هر سال بیش از ۵۵۰۰ دانشجو با توجه به علاقه و شایستگی شان در مدرسه برای ورود به دانشکده پزشکی انتخاب می شوند».

فرمانده کل کوبا ما را به سالن کوچکی که در کنار دفتر کارش قرار داشت دعوت کرد. دومرد در حالی که به وسیلهٔ کامپیوترهای کوچك آی.بی.ام محاصره شده بودند داشتند آن جا کار می کردند. این جا بانک حافظه دولت کوبا بود که شامل اطلاعات کامپیوتری از جمله نام پانصد تن از بهترین پزشکان متخصص کشور می شد. به تقاضای فیدل مردی که با ماشینها کار می کرد دگمهها را لمس کرد؛ اطلاعات در زمینههای مختلف ظاهر شد: هاوانا در حال حاضر ۱۸۱۳/۱۷ نفر جمعیت دارد؛ پایتخت کوبا دارای ۷۸۵۶ پزشک، ۱۰۴۸۱ پرستار و ۱۱۳۶ فن سالار بهداشتی است؛ برای هر ۲۴۲ نفر یک پزشک و برای هر ۱۸۱ نفر یک پرستار وجود دارد؛ در کوبا با جمعیت ۱۸۶۸ نفر جمعاً ۲۰۴۰۲ پزشک وجود دارد؛ بیمارستانهای کودکان ۱۸۸۰ تاست یعنی برای هر ۱۵۰۰ کودک یک بیمارستان.

پس از این که از اطاق کامپیوتر خارج شدیم، فیدل کاسترو ما را به اطاقی که تمام وزیران امور اقتصادی در آنجا تشکیل جلسه می دادند دعوت کرد. ما را به یکدیگر معرفی کرد و اطلاعات چندی درباره برنامه های تدارکاتی سومین طرح پنج ساله مبادله شد؛ تقریباً ساعت ۶ بعدازظهر بود که ما کاخ انقلاب را ترك کردیم. چند دقیقه بعد قرار بود فرمانده در یك مراسم رسمی به مناسبت چهلمین سالروز پیروزی متفقین در جنگ جهانی دوم در ساختمان تازه سفارت شوروی شرکت کند.

٤

در همان شب در ساعت ۱۰/۳۰ فیدل کاسترو مجدداً در دفتر کار خود ما را به حضور پذیرفت. خوتلمیر بتینگ می بایستی صبح روز بعد کوبا را ترك می کرد و این آخرین فرصتی بود که در این سفر برای گفتگو با فیدل کاسترو داشت؛ هشت وزیر مسئول امور اقتصادی و کارلوس رافائل رودریگز نایب رئیس شورای دولتی نیز حضور داشتند.

یك تخته سیاه با گچ در كنار دیوار در مقابل میز كنفرانس كه به شكل چهارگوش بود قرار داشت. میهماندار ما از روزنامه نگار برزیلی خواست از این تخته سیاه استفاده كند. خوئلمیر بتینگ قبلاً برای این كه برای این گفتگو آماده شود تازه ترین مصاحبه های فیدل كاسترو را در زمینه مسألهٔ دیون خارجی جهان سوم به ویژه آمریكای لاتین ـ از جمله مصاحبه اش با روزنامه مكزیكی اكسلسیور را كه در آن رهبر كوبا اعلام كرده بود دیون خارجی قابل پرداخت نیست خوانده بود. روزنامه نگار برزیلی كه كارشناس مسائل اقتصادی است گفت: «حل سیاسی مسأله دیون خارجی مستلزم تغییراتی در قوانین بانكی ایالات متحده و اروپا و بلوك اعتبار دهنده است. به علاوه شركت پارلمان ها در جستجوی این راه حل بسیار مهم

است». او خطاب به حاضران گفت: «به همین دلیل فیدل باید پیشنهادهایش را برای پارلمانهای کشورها ارسال دارد؛ کو با باید سندی در زمینه دیون خارجی منتشر کند؛ این مسأله جز از طریق مذاکره دولت با دولت حل نخواهد شد؛ مذاکره دولت با بانك اعتبار دهنده سودی نخواهد داشت؛ در حال حاضر قرار و مداری که وجود دارد بین برزیل و وال استریت است نه برازیلیا و واشنگتن. به این ترتیب دولت ایالات متحده خود را از این مسأله کنار می کشد و تنها از طریق صندوق بین المللی پول که خود یك ممیز بانکی است در این امر مداخله می کند. در حالی که صندوق بین المللی پول باید صحنه تماس دولت با دولت باشد؛ دلار دیگر یك پول مرجع نیست و به شکل و سیله ای برای مداخله در مناسبات اقتصادی جهان درآمده است. در حقیقت دلار یك پول تقلبی است چون از حمایت اقتصاد ایالات متحده برخوردار نیست. و از سوی تولید ناخالص ملی ایالات متحده حمایت نمی شود. انگار ایالات متحده دارد جهان را با پول تقلبی می خرد. اوضاعی که در جهان سرمایه داری می گذرد بی سابقه است. آخرین شخصی که به مبارزه با این وضع برخاست ژنرال دوگل بود که نتیجه ای نداد.

فیدل استکان چای خود را در نعلبکی قرار داد و گفت: «آمریکای لاتین با دلاری که ارزش خود را از دست داده بود قرض کرد. و حالا باید با دلاری که ارزش آن افزایش یافته قرض خود را پس بدهد».

خوتلمیر گفت: «به عبارت روشن تر این یك نوع غارتگری مالی است. پیشنهادهانی که برای یك نظم تازه اقتصادی اساسی مطرح می شود باید تجارت و دیون را در کنار هم قرار دهد ـ چیزی که هفت قدرت بزرگ نظام سرمایه داری که اکنون در بن گردهم آمده اند نخواهند پذیرفت. باید از جهان سوم در برابر انحصار تکنولوژی به وسیله کشورهای تروتمند حفاظت شود. برزیل به تازگی قوانین محدودیت بازار را در زمینه فرآیند اطلاعاتی از تصویب گذرانده است».

کاسترو سئوال کرد: «معنای این قوانین چیست؟»

«یعنی هیچ شرکت خارجی نمی تواند در برزیل به ایجاد کارخانه کامپیوترهای کوچك یا کامپیوترهای خانگی اقدام کند. این کارخانه ها باید با سرمایه ملی ساخته شود».

«این قانون کی تصویب شد».

«سپتامبر گذشته».

«دلیل آن چه بود؟»

«حمایت از ابداعات تکنولوژی و بازار صنایع داخلی».

میهمان برزیلی عدد ۱۲ را روی تخته سیاه نوشت و اضافه کرد: «برزیل امسال باید ۱۲ میلیارد دلار بهره پرداخت کند. ممکن است نیمی از این قرض به یك «پول جدید» به سرمایه تبدیل و بقیه پرداخت شود؛ در حالی که به جای پرداخت این همه پول باید این سرمایه را به یك سرمایه خطرناك برای شرکتهای چندملیتی تبدیل کرد. مثلاً یك مجتمع اتومبیل سازی قرار است در برزیل گشایش یابد؛ شرکت ذینفع به جای سرمایه گذاری مستقیم بخشی از بهره تبدیل به سرمایه شده خود را به کار می گیرد. به این ترتیب به مجرد این که جنرال موتورز مجتمع اتومبیل سازی خود را در برزیل افتتاح کرد بخشی از دیون برزیل به جنرال موتورز منتقل می شود...

فیدل سئوال کرد: «بنابراین نیمی از پولی که برزیل باید پرداخت کند پرداخت نمی کند و به صورت سرمایه گذاری فراملی در برزیل به کار گرفته خواهد شد. درست می گویم؟»

خوئلمير پاسخ داد: «بله درست است».

کاسترو گفت: «شنیدید آلفونسین در شیکاگو چه گفت؟ او گفت بهره ای که آرژانتین بابت دیونش باید پرداخت کندمی باید در آنجا از نو سرمایه گذاری شود. آیا این هم همان است؟»

خوئلمیرگفت: «بله، ولی در این جا یك مشكل اصلی وجود دارد. ایالات متحده نرخ بهره را تعیین می كند. بانك ها نرخی را به كار می گیرند، كه نرخ بازده سرمایه است. به مجرد این كه این بهره به سرمایه خطرناك تبدیل شد، این برزیل است ـ نه بانك ها ـ كه نرخ تادیه سود را تعیین می كند».

فیدل سئوال کرد: «برزیل در حال حاضر تادیه سود را تا چه مقدار مجاز میداند».

خوئلمیر پاسخ داد: «شرکت فیات ایتالیا ۶۸۰ میلیون دلار در برزیل سرمایه گذاری کرد؛ البته نه به شکل سرمایه گذاری مستقیم، بلکه به صورت وامی که

شعبه برزیلی آن از دفتر مرکزی شرکت در ایتالیا از طریق یك بانك دریافت كرد. یك عملیات سه جانبه بود. در رابطه با این قرض شعبه برزیلی فیات بهره این وام را به دفتر مركزی می فرستد و فقط ۱۲/۶ درصد بابت مالیات بر درآمد به برزیل پرداخت می كند».

رهبر کوبا پرسید: «۱۲/۶ درصد روی بهره تادیه پول می پردازد؟»

خونلمیر پاسخ داد: «بله اگر فیات به جای بهره، سود را تادیه کند می بایستی ۳۵/۷ درصد مالیات به برزیل بپردازد. چون برای تادیه سود و سرمایه مستقیم خطرناك ۳۵/۷ درصد مالیات باید پرداخت شود؛ در حالی که بابت بهره حاصل از وام فقط ۱۲ درصد مالیات پرداخت می کند، بنابراین تنها در صورتی که برزیل قوانین مالی سالانه خود را به سود سرمایه گذاری و به زیان وام تغییر دهد فیات قرض خود را به سرمایه تبدیل خواهد کرد.

فیدل گفت: «سعی دارد پائین ترین مالیات ممکن را پرداخت کند».

خوتلمیر پاسخ داد: «همین طور است اگر مالیات سرمایه مستقیم کاهش نیابد تبدیل بهره به سرمایه صورت نخواهد گرفت؛ زیرا بازده سرمایه گذاری مستقیم ۳۵ درصد مالیات دارد. در حالی که مالیات بازده دیون ۱۲ درصد است».

کاسترو پرسید: «برزیل بازده سرمایه را محدود نمی کند فقط از آن مالیات می گیرد؟»

خوئلمير پاسخ داد: «همين طور است».

«سود ۶۸۰ میلیون دلار چقدر می شود؟»

«بین ۵ تا ۸ درصد در سال».

کاسترو گفت: «خیلی پائین است باعث تشویق سرمایه گذاری نمی شود».

خوئلمیراظهار داشت: «پائین است چون هزینه کمك مالی دفتر مرکزی به شعبه آن بسیار سنگین است، فیات می بایستی بهره وام را به دفتر مرکزی بهردازد و هزینه این نقل و انتقال به اقتصاد برزیل منتقل می شود».

«در شرایط موجود مقدار سود چقدر است؟ مثلا در مورد یك سرمایه گذاری ۶۰۰ میلیون دلاری اگر این اقدام به صورت یك سرمایه گذاری مستقیم بدون مداخله بانك صورت گیرد سود آن چقدر است؟»

«در مورد فیات معادل ۸ درصد کل فروش».

میهماندار ما با تعجب فریاد زد: «۸ درصد کل فروش».

«در مورد ۴۸۰ میلیون دلار این مبلغ چقدر می شود؟ کمتر از ده درصد؟» «کمتر از ده درصد هشت درصد قابل تبدیل به یول نقد».

«با چنین بازده پائین سرمایه، شرکتهای چندملیتی چه انگیزه ای برای سرمایه گذاری در برزیل می توانند داشته باشند؟»

«آنها در مرحله اول میخواهند بازار را به دست گیرند. وضع بازار جهانی راکد است. و برزیل در آمریکای لاتین بازاری است که از طریق آن می توان به بقیه کشورهای منطقه نفوذ کرد؛ برزیل دارای قوانین بسیار آزادی در زمینه سرمایه گذاری خارجی است. هزینه های مالی یك سود مستمر و پنهانی به شمار می روند، زیرا بازده سرمایه به شکل پرداخت دیون صورت می گیرد. برای دفتر مرکزی همان سرمایه است که باز می گردد. دفتر مرکزی اعتبار دهنده شعبه خود است؛ این یك فکر تازه ای است که نظام سرمایه داری بین المللی در برزیل پیاده کرده است؛ در برزیل شرکتهای چندملیتی ۱۸ میلیارددلار از طریق بانكها به دفتر مرکزی خود بدهکارند».

فیدل در حالی که سیگاری را روشن می کرد پرسید: «این مبلغ شامل دیون خارجی برزیل هم می شود؟»

«بله. این مبلغ حدوداً یك پنجم دیون است».

«چون فرض بر این است که پول وام داده شده است؟»

«درست است. به وسیله دفتر مرکزی از طریق بانك ها به شعبه برزیلی وام داده شده است».

«سود ۶۰۰ میلیون دلار در کره جنوبی چقدر می شود؟»

«سه برابر».

«چرا این همه در آن جا سرمایه گذاری می کنند؟» به همین دلیلی که ذکر کردید؟ چرا شرکت های چندملیتی این همه در تایوان و کره جنوبی سرمایه گذاری می کنند؟» «چون در این کشورها تقریباً از مالیات معافند».

«آنها به این ترتیب باید حدود ۲۰ درصد روی سرمایه خود سود ببرند».

خوئلمير گفت: «بيشتر».

«بیش از ۲۰ درصد؟»

«بله پس از یك دوره تكاملی».

«و در برزیل این همه کم است؟»

«خیلی کمتر».

«پس چرا آنها ظرف چند سال گذشته این همه در برزیل سرمایه گذاری کرده اند؟ انگیزه آنها چیست؟»

«آنها این کار را به خاطر نیروی بالقوه بازار کردند. معیار بازار همین است».

برزیل ترکیبی است از بلژیك و هند. بلژیك به اضافه هند. سرزمین
تضادهاست، در برزیل ما ۳۲ میلیون مصرف کننده با درآمد سرانه ای برابر بلژیك
داریم. برزیل بازار بزرگی است، هر ساله یك میلیون اتومبیل در آن جا ساخته
می شود. همچنین بازار بزرگ اتومبیل در جهان است.

من تاکید کردم «اتومبیلهای «تجملی»».

خونلمیرگفت: «تلویزیون و وسایل خانگی نیز ساخته می شود. بله ۳۲ میلیون نفر مصرف کننده در یك جمعیت ۱۳۰ میلیونی».

فرمانده گفت: «مصرف کنندگان ۲۵ درصد کل جمعیت کشور را هم تشکیل نمی دهند؟ من شنیده ام بیش از ۵۰ درصد از درآمد ملی به ۱۰ درصد جمعیت اختصاص دارد. اما رقمی که شما گفتید یك چهارم جمعیت می شود که بازار عمده ای را تشکیل می دهد. چه تعداد مردم از این بازار دور می مانند؟»

(بقیه)).

«یکصد میلیون نفر؟»

«بله. یکصد میلیون نفر از این بازار دور می مانند».

«از این یکصد میلیون نفر چند نفر در فقر شدید زندگی می کنند؟»

«سی میلیون نفر در حالت فقر کامل زندگی می کنند؛ چهل میلیون نفر هم با فقر نسبی دست به گریبانند؛ این می شود ۷۰ میلیون. ۳۲ میلیون نفر بقیه که بینابین قرار دارند بازاری را به وجود می آورند که از الگوی بین المللی پیروی می کند. بین ۷۰ میلیون فقیر و ۳۲ میلیون مصرف کننده، یك طبقه کارگر وجود دارد که با نان بخور

نمیری زندگی می کنند. هفتاد میلیون فقیر در واقع زندانیان سیاسی نظام بشمار می روند. این حالت فقر مطلق وضعی به وجود آورده به مراتب بدتر از اوضاع هند که با گرسنگی، بیماری و بیکاری همیشگی روبروست. هیجده میلیون کودك زیر ده سال وجود دارد که هیچ سرپناه یا خانواده ای ندارند. آنها به حال خود رها شده اند. مثل سگهای ولگرد. در همه جای برزیل می توان آنها را یافت.

من اضافه کردم «سن ۶۴ میلیون برزیلی زیر ۱۹ سال است».

فیدل با تحیر سئوال کرد: «این بچه های بی خانمان به خانواده های کارگری تعلق دارند؟»

روزنامه نگار اقتصاددان گفت: «نه آنها جزء ۷۰ میلیون نفرند».

«پس این ۱۸ میلیون کودك بی خانمان رها شده از آن جا می آیند».

«بله گوئی از «هند» می آیند. اما ۳۲ میلیون «بلژیکی» برزیل بازار بزرگی را تشکیل می دهند که به مراتب از بازارهای آرژانتین، اوروگوئه و مکزیك بزرگ تر است. بزرگترین بازار آمریکای لاتین بشمار می رود».

«پزشکان و مهندسان برزیلی در کدام طبقه جای می گیرند؟»

«در بین ۳۲ میلیون نفر».

«و معلمان؟»

«آنها هم در بین ۳۲ میلیون نفر».

«یك معلم دبستان چقدر درآمد دارد؟»

«حدود ۸۰ دلار آمریکائی».

رئیس جمهوری کوبا اظهار داشت: «به این ترتیب بهتر است معلمان مدارس ابتدائی را جزء ۴۰ میلیونی که با فقر نسبی روبرو هستند بشمار بیاوریم».

«طی پنج سال بحران بزرگ دیون خارجی قدرت خرید ۳۲ میلیون نفر برزیلی ۲۷ درصد کاهش داشته است».

«برای ۳۲ میلیون نفر؟ در مورد ۳۰ میلیون کارگر چه؟»

«یك كاهش ۱۲ درصدی».

من آمار دیگری را ارائه دادم «همین الان ۱۲ میلیون نفر در برزیل بیکارند». فیدل نتیجه گرفت «بنابراین نمی توان گفت انگیزه چندانی در حال حاضر

برای سرمایه گذاری شرکت های چندملیتی در برزیل وجود دارد».

«درست است. بخاطر مشکل بزرگ دیون خارجی، تغییر دولت و احتمال بحران بزرگ بین المللی».

«آیا اطلاعاتی درباره سرمایه گذاری شرکت های چندملیتی در سرتاسر جهان دارید. تصور می کنم رقم آن باید چیزی حدود ۶۰۰ میلیارد دلار باشد».

«نه. ۹۳۰ میلیارد دلار است».

«نهصد و سی میلیارد دلار؟»

«بله. این رقم دیون خارجی جهان سوم است».

فیدل گفت «نه. سئوال من درباره سرمایه گذاری مستقیم بود. نه دیون خارجی».

«در سال ۱۹۸۲ رقمی معادل ۶۴۰ میلیارد دلار بود».

«که ۷۵ درصد آن مربوط به کشورهای صنعتی است».

خوئلمير با تصديق گفت «بله».

«یعنی حدود ۱۵۰ میلیارد دلار آن به کشورهای جهان سوم تعلق دارد. «تقریباً».

برای صرف قهوه گفتگویمان را مدت کوتاهی قطع کردیم و بلافاصله پس از صرف قهوه فیدل کاسترو یك مصاحبه اختصاصی و طولانی درباره پیشنهاد کوبا مبنی بر تحلیل دیون جهان سوم با روزنامه نگار برزیلی انجام داد. من در این مصاحبه حاضر بودم اما یادداشتی برنداشتم چون انتشار مطالب آن به مصاحبه کنندگان مربوط می شد. اما رونوشت نخستین بخش گفتگوهای خبرنگار برزیلی و رهبر کوبا را دریافت داشتم؛ ساعت ۵/۳۰ بامداد بود. میزبان از جا برخاست و گفت: «باید اندکی و رزش کنم و چیزی بخورم چون پانزده ساعت است هیچ چیزی نخورده ام». او از در خارج شد و از ما دعوت کرد به دنبال او برویم؛ با یك آسانسور خصوصی به زیرزمین کاخ انقلاب رفتیم؛ سوار مرسدس بنز فرمانده شدیم و در خیابان های هاوانا که هنوز در آن روزهای قبل از تابستان تاریك بود به راه افتادیم. یك مرسدس دیگر با نگهبانان کاستر و ما را دنبال کرد. اندکی بعد اتومبیل در بر ابر خانه ای که ما زندگی می کردیم متوقف شد، فیدل کاستر و پائین آمد و خدا حافظی گرمی با خونلمیر بتینگ

که می بایستی دو ساعت بعد در فرودگاه حاضر می شد به عمل آورد، بعد دست مرا فشرد و ما با هم دست دادیم. در اطاق نشیمن من و خونلمیر که هنوز تحت تأثیر آن مصاحبه بودیم، مقداری ویسکی و پنیر کوبائی خوردیم. در خارج شب رنگ و رو باخته قبل از فرا رسیدن روز از آن جا خارج می شد.



پس از بازگشت خونلمیر به برزیل منتظر شدم تا برای مصاحبه با فرمانده خبرم کنند؛ مانند تمام انتظارها که با نگرانی همراه است خیلی طرلانی به نظر می رسید. روزها را با والدینم به گردش در اطراف هاوانا می گذراندم. از فدراسیون زنان کوبا بازدید کردیم؛ در آن جا از سوی ویلما اسهین به گرمی مورد استقبال قرار گرفتیم؛ از یك مهد کودك و دفتر مرکزی کمیته های دفاع از انقلاب نیز دیدن کردیم؛ یك روز به مرکز شهر رفتیم و در کاپه لیا ـ بهترین بستنی فروشی جهان که همیشه از مواد تازه استفاده می کند \_ بستنی خوردیم. هم چنین برای خرید به مرکز خرید هتل های بین المللی که مخصوص جهانگردان است و با دلار معامله می کند رفتیم؛ یك روز هم از جیمی اورتگا اسقف اعظم هاوانا دیدن کردیم و او یك عکس رنگی پیکره مریم نیکوکار فرشته نگهبان کوبا را به مادرم هدیه داد ـ پیکره ای که مانند اغلب نیکره های مریم در آمریکای لاتین به رنگ دو رگه ها بود؛ این پیکره هم مانند پیکره مریم ملکوتی ما در سال ۱۶۰۷ به وسیله ماهی گیران در دریا پیدا شده بود.

امید نداشتم بتوانم در تعطیلات آخر هفته با فیدل کاسترو مصاحبه کنم، بعدازظهر روز شنبه والدینم به وارادرو که زیباترین تفریح گاه ساحلی کوبا تلقی

می شود رفتند؛ من نمی توانستم همراهشان بروم چون قرار بود همان شب در صومعه دومینیکن درباره روحانیت مسیح صحبت کنم؛ حدود ۷۰ نفر در مجلس سخنرانی جمع شده بودند، در میان جمعیت شرکت کننده چند دوست کمونیست هم حضور داشتند، مثل الیو دوترا و همسرش الا از برزیل، مارتاهارنکر از شیلی که چند کتاب درباره اصول مارکسیسم نوشته بود، و خورجه تیموسی عضو انجمن کاسادلاس امریکاس. سینتیوبیتی بر یکی از بهترین شاعران کوبا و همسرش فینا، دو تن از بهترین دوستانم نیز آمده بودند؛ پدر کارلوس مانوئل دِسسیدس اسقف اعظم هاوانا و دبیر خوش برخورد کنفرانس اسقف های کوبا نیز در میان کشیش ها حضور داشت. غیر از کشیش ها، راهبان و راهبه ها تعدادی از افراد جوان و سالخورده غیر روحانی نیز در مجلس حاضر بودند.

محل سخنرانی اطاق کنفرانس صومعه بود که خاطره نخستین گروه از کشیشهای فرقه دومینیکن، بلرتولومه دلاس کاساس حامی سرخ پوستها و بانیان دانشگاه هاوانا در سال ۱۷۲۸ را زنده می کرد. حالا تنها پنج کشیش دومینیکن در تمام جزیره وجود دارند که دو تن آنها در صومعه «ودادو» زندگی می کنند. سخنرانیم را شروع کردم.

وقتی از روحانیت سخن می گوئیم، این واژه عبادت در خلوتگاهی دنج و آرام، افراد مقدس و یا تصاویری از غروب خورشید در دریا و یا چشمه هایی با آب زلال را به یادمان می آورد؛ زندگی روحانی برای مان چیزی مخالف زندگی دنیوی و مادی تلقی نمی شود چیزی که مستلزم کناره گیری از دنیا و از زندگی روزمره است، برای انسان های فانی که از بهشت محراب صومعه ها محرومند زندگی یگانه مزیت به حساب می آید. ما شاهد مکاتب روحانی بیشماری در کلیسا هستیم: دومینیکن، فرانسیسکن، ژوزئیت، ماریان و همه آن هائی که در آموزش مسیحیت عرضه می شود. حال باید دید از نقطه نظر الهیات انتخاب زندگی روحانی چه معنائی دارد؟

معنای آن یعنی انتخاب راهی برای پیروی از مسیح. یعنی ما می توانیم به طریق «فرانسیس آسیزی»، یا «ترزای آویلایی» یا «توماس اکمپیس» یا «تیلهارد دوچاردین» از او پیروی کنیم.

علیرغم این واقعیت که چندین روحانیت بومی، مؤمن و زائرانه در اطراف

مریم های سیاه پوست یا قهوه ای رنگ مانند مریم نیکوکار، مریم گوادولوپ و مریم ملکوتی ـ در میان طبقات فقیر آمریکای لاتین به وجود آمد، این نهاد رسمی کلیسا و روحانیت وارداتی از اروپا بود که تفوق پیدا کرد. به این ترتیب الهیات ما نیز از خارج وارد شد، مدارس مذهبی راه و روش اروپائی و بورژوازی پیروی از مسیح را به ما آموختند که نه تنها با واقعیتهای زندگی ما ـ که ویژگی آن تناقضهای اجتماعی آشکاریست ـ بلکه با احکام خود انجیل هم در تضاد بود، مشکل رم در عدم شناخت الهیات آزادی بخش، از عدم توانائیش برای قبول الهیاتی جز آنچه درون تشکیلات کلیسا در اروپا تدوین یافته ناشی می شود. آیا در داخل یك کلیسای واحد ممكن است راههای مختلفی برای برخورد با الهیات وجود داشته باشد؟ وقتی من در تپه های سانتاماریا واقع در ویکتوریا زندگی می کردم. کارگری که همسایه ام بود از من کتابی درباره زندگی عیسی مسیح طلب کرد؛ من یك نسخه عهد جدید را در اختیارش گذاشتم؛ هر بار که او را می دیدم از او می پرسیدم «آقای آنتونیو، زندگی مسیح را خواندید؟» یك روز به من گفت: «بتو، من تمام انجیلها را خوانده ام و مطالب زیادی یاد گرفته ام، اما باید چیزی را به تو بگویم؛ من متوجه شدم تمام داستان های مربوط به مسیح بسیار تکراریست». این مثال خوبی است که نشان مى دهد در خود انجيل ها چهار نوع الهيات وجود دارد: متى، مرقس، لوقا و يوحنا. الهيات بازتاب ايمان دريك واقعيت مشخص است، لوقا انجيلش را در حالى نوشت که در فکرش به کفار می اندیشید. در حالیکه نوشته متی چشم به یهودیان دارد؛ چه كسى در درون تشكيلات كليسا الهيات را تدوين مى كند؟ همه مسيحيان، الهيات ثمره بازتابی است که جامعه مسیحیت ـ غوطه ور در واقعیت ـ از خود بروز می دهد. به این دلیل هر مسیحی درباره الهیات سخن می گوید؛ همان طور که هر زن خانه داری در بازار از روی صرفه جوثی عمل می کند.

همان طور که هر زن خانه داری یك اقتصاددان نیست هر مسیحی نیز یك عالم الهیات بشمار نمی آید، علمای الهیات کسانی هستند که بر اصول علمی الهیات تسلط دارند و هم زمان بازتاب مذهبی جامعه را دریافت آن ها را از روی قاعده تدوین می کنند.

پس از شورای دوم واتیکان کلیسای آمریکای لاتین شروع به تدوین الهیات

خود کرد؛ و ورود آن را از اروپا متوقف ساخت؛ پیش از آن هر طلبه ای مجبور بود به زبان فرانسه صحبت کند تا آثار پدر کونگار، دولوباك، گاردینی یا راهنر را در زمینه الهیات مطالعه کند.

الهیات جدید آمریکای لاتین که در انجمن های مسیحی محلی منطقه به وجود آمد و ثمره نیاز توده های مستضعف در روند مبارزه رهائی بخش بود به وسیله مردانی مانند «گوستاو وگوتیرز»، «ولئونارد و بوف» تنظیم شد. این الهیات از لحاظ اسلوب گرائی با الهیات آزادی بخش اروپائی تفاوت دارد.

الهیات باسخ ایمان است به مبارزه طلبی های پنهان در واقعیت؛ مهم ترین رویدادهای اروپا در قرن جاری چه بود؟ بدون تردید جنگ های جهانی اول و دوم. این جنگ ها در فرهنگ اروپائی سئوال های آزاردهنده ای را در رابطه با خویشتن و ارزش انسان و هدف زندگی مطرح ساخت، تمام آثار فلسفی «هوسرل»، «هایدگر»، «سارتر»، «کارل یاسپرس» و کارهای ادبی «آلبر کامو» و «توماس مان» و فیلم های «بونوئل» و «فلینی» نیز در واقع تلاشی است برای پاسخ به این سئوال ها.

الهیات هم از این امر مستثنی نیست و در تلاش برای پیوند دادن خود با واقعیت اروپائی به فلسفه اصالت فرد که محور آن انسان است متوسل می شود.

اینك ببینم پس آن جنبهای که ویژگی آمریکای لاتین را در این قرن مشخص می سازد چیست؟ وجود میلیون ها گرسنه ای است که اکثریت جمعیت جامعه را تشکیل می دهند؛ وجود انسان هائی است که گوئی وجود ندارند و الهیات دریافته است که وساطت فلسفه برای درك علل سیاسی و بنیادین این انسان های بی وجود کافی نیست. و برای درك آن ها لازم است به علوم اجتماعی ـ حتی مارکسیسم متوسل شد.

این روابط، موجب پیدایش اسلوب گرائی الهیات آزادی بخش شد که با تجارب رهائی خواهانه و نجات بخش مسیحیت هم آهنگی دارد، ترس از مارکسیسم به مانند ترس از ریاضیات است، با این تصور که گمان کنید زیر تأثیر «فیثاغورث» قرار دارد؛ امروز هیچ کس نمی تواند صادقانه از تضادهای اجتماعی سخن گوید و به مفاهیم جمع بندی شده از سوی مارکس توجه نکند؛ مهم نیست که این مفاهیم مارکسیستی هستند یا نیستند؛ مهم آن است که این مفاهیم بیانگر واقعیت ها به شیوه

علمی هستند. حتی پاپ ژان پل دوم در نامه خود پیرامون کار انسان وقتی از تنشهای طبقاتی و نابرابری اجتماعی سخن می گوید از مارکس نقل قول می کند.

پیش از آن که از مارکسیسم به خاطر آن که خود را ملحد معرفی می کند بترسیم باید از خود سئوال کنیم این چه نوع جامعهٔ عادلانه ای است که در این جهان به نام مسیحیت بریا کرده ایم.

روحانیت تنها به زندگی روحانی ما توجه ندارد. بلکه انسان را به صورت یك کل واحد از روح و جسم تلقی می کند، برای عبرانی ها چنین جدائی بین ماده و روح وجود ندارد. پولس مقدس حتی از «جسم روحانی» سخن می گوید که ظاهراً یك تناقض است؛ در انجیل، معرفت روحانی، همان معرفت تجربی است. در واقعیت نیز انسان تنها چیزی را می فهمد که تجربه می کند... جدائی روح از جسم از فلسفه یونان که در قرن چهارم به الهیات مسیحی رسوخ کرد به ما رسیده است.

یونانی ها فکر می کردند هر چه بیشتر واقعیت های جسمانی، نفسانی و مادی را نادیده بگیریم بیشتر به عالم روحانیت نزدیك می شویم؛ در انجیل تمامیت انسان است که به روح زندگی می بخشد. از این روروحانیت وسیله ای نیست که از طریق آن حضور خداوند را احساس کنید هم چنانکه طریقی نیست برای اینکه ایمان آورید، مسیح گفت: «نه آن کس که به من مسیح، مسیح، می گوید به ملکوت اعلی خواهد رفت بلکه کسی در آن قلمرو گام خواهد نهاد که میل و اراده پدرم را که در آسمان است انجام دهد».

از این رو روحانیت طریقی است برای زندگی کردن، زندگی کردن منطبق با روح. خوزه مارتی قهرمان برجسته و طلایه دار مبارزه آزادی بخش کوبا گفت: «عمل، بهترین طریق گفتار است» برای مسیحیان نیز زندگی کردن بهترین طریق ایمان است، ایمان بدون عمل یعنی هیچ، همان طور که جیمز می گوید: «برادران من چه سود دارد که انسان بگوید ایمان دارم اما عمل نداشته باشد؟ آیا ایمان می تواند او را نجات بخشد؟ اگز برادر یا خواهری برهنه و محتاج خوراك روزانه باشد و کسی از شما بدیشان بگوید به سلامت بروید و گرم و سیر شوید، اما مایحتاج بدن را بدیشان ندهد چه فایده ای دارد؟ هم چنین ایمان اگر اعمال نداشته باشد در خود مرده است» ندهد چه فایده ای دارد؟ هم چنین ایمان اگر اعمال نداشته باشد در خود مرده است» (باب دوم. آیات ۱۴ ـ ۱۷).

طریق زندگی ما از ایمان ما ناشی می شود. طریق حضور ما در کلیسا نیز بازتاب تصورات ما از خداوند است، برای شناخت یك كلیسا بهترین سئوالی كه باید كرد این است، شما که ایمان دارید تصورتان از خداوند چیست؟ اشتباه است که فکر كنيم تمام كساني كه به خداوند اعتقاد دارند به يك خدا معتقدند؛ من اغلب از خود سئوال می کنم که آیا بین خدائی که من به او معتقدم و خدائی که ریگان به او معتقد است شباهتی وجود دارد؟ ما فراموش می کنیم که در «عهد عتیق»، پیامبران همیشه نگران بت پرستی و خدایانی که مطابق منافع انسان خلق می شدند بودند. ما هنوز هم با بت پرستی روبرو هستیم. اسپانیائی ها و پرتغالی ها به نام خدا به آمریکای لاتین حمله کردند، و میلیون ها سرخ پوست را کشتند؛ به نام خدا گروه گروه برده ها برای کار روی زمین از آفریقا به این قاره آورده شدند؛ به نام خدا حکومت بورژوازی بر این بخش از جهان مستولی شد؛ آیا خدایی که فاتحان، برده داران، سرکوبگران و سرمایه داران از آن سخن می گویند همان خدای محرومان است که مسیح از او سخن می گوید؟ من به یاد تراژدی «آلبرت شوایتزر» می افتم که یك موسیقی دان، يزشك، عالم الهيات بود؛ او كه تحت تأثير كار پژوهشي پروتستانها درباره اعتبار مسیح قرار داشت نتیجه گیری کرد که مرد جوان ناصری انتظار نداشت به آن زودی بمیرد، بنابراین تارهای توطئه ای که در اطراف وی بافته شده بود او را غافلگیر کرد؛ حال با توجه به این که یك خدا هیچ گاه اشتباه نمی کند اگر مسیح نتوانست زمان مرگ خود را پیش بینی کند دلیلش این بود که او خدا نبود. این بود نتیجه گیری که «شوایتزر» کرد. چند سال قبل یك کشیش انگلیسی به نام «رابینسون»، کتابی منتشر کرد با عنوان «سوگند به خدا» این کتاب که جزء کتابهای پرفروش درآمد به نام «خدایی دیگر» به بر زیلی ترجمه شد، نویسنده، خاطرنشان می سازد ما باید با خدا صادق باشیم و اعتراف کنیم که او را نمی شناسیم، خدانی که ما می شناسیم سایه ای از خدا بیش نیست؛ خدائی که از او فقط در اسناد رسمی، لحظات حساس زندگی و سخنرانی های سیاسی یاد می کنیم.

یك شخص را چگونه می شناسید؟ با تصوری که درباره او دارید یا آنچه او از خود بروز می دهد. اگر معرفت واقعی از مكاشفه حاصل می شود ما به بهترین وجه می توانیم خدا و حضور تاریخی وی را در وجود عیسی مسیح بشناسیم. اگر چه الهیات قرون وسطی خدا را به عنوان خالق عالم، قادر مطلق و حاضر و ناظر و مانند آن توصیف کرده وقتی انجیل را می گشائیم موجود ظریفی را می بینیم که بین فقرا زندگی می کند: «در سوگ یك دوست می گرید، احساس گرسنگی می كند، با حواریون به بحث و استدلال می پردازد بر فریسیان خشم می گیرد، به هیر ودیس دشنام می دهد، از وسوسه آگاه است، و زمانی که احساس می کند پدرش ترکش کرده است رنج می کشد و با یك تزلزل ایمان روبرو می شود.

شاید اگر «آلبرت شوایتزر» درك می كرد قدوسیت مسیح از این واقعیت سرچشمه نمی گیرد كه او كامپیوتری در مغز دارد كه به وی قدرت می دهد تا آینده هر چیز را پیش بینی كند ایمان خود را به قدوسیت مسیح از دست نمی داد.

به گفته عصر جدید ویژگی اصلی خداوند، محبت است. یوحنای حواری در رساله اول خود به روشنی می گوید: «ای حبیبان یکدیگر را محبت نمائیم زیرا محبت از خداست و هر که محبت می نماید از خدا مولود شده است، و خدا را می شناسد و کسی که محبت نمی نماید خدا را نمی شناسد زیرا که خدا محبت است. (باب ۴ آیات ۷ و ۸).

برای یونانیان که در تعریف قرون وسطائی خداوند تأثیر گذاشته اند محبت هیچ گاه نمی تواند و یژگی خاص خداوند باشد، بلکه برعکس یك نقیصه است، زیرا که لازمه ارتباط با معشوق است. در این مفهوم مسیح خداست، چون او محبت می ورزید، همان طور که خدا محبت می ورزد. بنابراین او گناه نکرد، او انسانی بود نه متعلق به خود بلکه متعلق به خدایش، و مردم؛ و این برداشت از محبت به خداوند کلیسائی را به وجود آورد که بر برادری و وحدت منافع استوار بود نه قدرت استبدادی. این برداشت است که به مسیحیان اجازه می دهد خدا را در همه کسانی که با وجود نداشتن ایمان می توانند محبت بورزند کشف کنند، خدا حتی در نزد کسانی که ایمانی ندارند حضور دارد و از نقطه نظر تاریخی خود را به تمام کسانی که بیش از همه به محبت ما نیاز دارند یعنی ستم دیدگان شناسانده است، مسیح در انجیل متی در باب ۲۵ می گوید، «زیرا چون گرسنه بودم مرا طعام دادید. تشنه بودم سیرابم نمودید». محبت لزوماً رهائی بخش است. «انجیل متی باب ۲۵» آیهٔ ۳۵. شما وقتی مسأله محبت خداوند، خداوندی را که خواستار عدالت است و از شما وقتی مسأله محبت خداوند، خداوندی را که خواستار عدالت است و از

حقوق محرومان دفاع می کند، حل کردید آسانتر می توانید درباره روحانیت مسیح سخن گوئید؛ اگر ما به تعلیمات انجیل گوش فرا دهیم می توانیم به روشنی دریابیم روحانیت مسیح به معنای کناره گیری از جهان، دوری گزیدن از زندگی روزمره و انکار واقعیت های دنیوی برای عبادت بهتر خداوند بود. در انجیل یوحنا باب هفتم، آیه ۱۵ آمده است: «خواهش نمی کنم که ایشان را از جهان ببری بلکه تا ایشان را از شریر نگاه داری».

زندگی مسیح سراسر غرق در ستیز ایدئولوژیکی در عرصه ای سهری شد که در آن مفاهیم و برداشت های گوناگون به سود یا به زیان ستم دیدگان مورد بحث قرار می گرفت؛ روحانیت مسیح روحانیتی نبود که بر اخلاقیات محض بنا شده باشد؛ این روحانیت فریسیان بود که فضایل اخلاقی را به نوعی خشکه مقدسی تبدیل کرده بودند. خیلی از مسیحیان نیز به همین شیوه تعلیم می یابند و قدرت ایمان خود را از دست می دهند چون نمی توانند خود را با آن معنویت ریاکارانه تطبیق دهند، در تعلیمات آنها گوئی خداوند در قله کوهی قرار دارد و روحانیت وسیله ایست برای بالا رفتن از کوه و مسیحیانی که به این روحانیت روی آوردند گوئی می خواستند با این وسیله به آن قله رفیع صعود کنند. اما از آن جائی که ما طبیعت ظریفی داریم صعودمان را هر بار تکرار می کنیم... تکراری که به تکرار مکرر غلتاندن سنگ به بالای تپه به وسیله سیزیف شبیه است، یکی از بهترین نمونههای اخلاق گرائی مسیح داستان ملاقات او با زن سامریست. از نقطه نظر اخلاقیات حاکم در آن عصر مسیح داستان ملاقات او با زن سامریست. از نقطه نظر اخلاقیات حاکم در آن عصر آن زن مطرود شمرده می شد، چون زن بود و سامری بود و با مردی بطور غیرمشروع زندگی می کرد. اما در رابطه با این زن بود که مسیح برای نخستین بار ماهیت مسیحیائی رسالت خود را آشکار ساخت.

گفتگوی جالبی بین آنها اتفاق افتاد «بدو گفت ای آقا آن آب را به من بده تا دیگر تشنه نگردم و به اینجا به جهت آب کشیدن نیایم. عیسی به او گفت بروو شوهر خود را بخوان و در اینجا بیا. زن در جواب گفت شوهر ندارم. عیسی بدو گفت نیکو گفتی که شوهر نداری. زیرا که پنج شوهر داشتی و آنکه الآن داری شوهر تو نیست. زن بدو گفت ای آقا می بینم که تو نبی هستی؛ پدران ما در این کوه پرستش می کردند و شما می گویید که در اورشلیم جایی است که در آن عبادت باید نمود. عیسی بدو

گفت ای زن مرا تصدیق کن که ساعتی می آید که نه در این کوه و نه در اورشلیم پدر را پرستش خواهید کرد.... لیکن ساعتی می آید بلکه الآن است که در آن پرستندگان حقیقی، پدر را با روح و راستی پرستش خواهند کرد. (انجیل یوحنا، باب ۴ آیات ۲۳ ـ ۱۵).

مسیح هیچ گاه این زن را به خاطر آن که در زندگیش با شش مرد بود سرزنش نکرد او به تائید صداقت آن زن علاقمند بود. آن زن دروغ نگفت و ریاکاری نکرد، بنابراین قادر بود با آمادگی ذهنی برای پرستش خداوند و تعهد عینی در مقابل واقعیت، با روح و راستی خدا را بپرستد، به این ترتیب مسیح نشان داد زندگی یك مسیحی سیر تعالی یك انسان به سوی خداوند نیست، بلکه سیر مجبت خداوند به سوی انسان است. خداوند همیشه ما را دوست دارد و این ما هستیم که باید این محبت را درك کنیم؛ و کم و بیش آماده پذیرش آن باشیم. زیرا هر روابط عاشقانه ای متقابل است و لازمه اش داشتن آزادی مطلق می باشد، بنابراین اخلاق مسیحیت از معبت با طور که در یك روابط عاشقانه عشق وفاداری دو طرف را ایجاب می کند داستان پسر ولخرج نمونه خوبی است، از محبت بلاعوض خداوند. «اما هنوز دور بود که پدرش او را دیده ترحم نمود و دوان دوان آمده او را در آغوش کشیده بوسید انجیل لوقا باب ۱۵ آیه ۲۰» بخشایش و شادی پدر از بازگشت پسر حتی قبل از این که پسر علت غیبتش را توضیح دهد و پوزش طلبد ایراز می شود پس همین است محبت خدا نسبت به ما.

می بینیم که روحانیت مسیح زندگی زنده و با روح بود و از درون ستیزی ایدئولوژیکی در ارتباطی عاشقانه با خداوند و مردم شکل می گرفت.

این روحانیت نتیجه دست یافتن او به هدیه خداوند و تعهد رهائی بخش او در قبال آرمان زندگی ستم دیدگان بود.

جهان مسیح مانند جهان فریسیان بین پاك و ناپاك تقسیم نشده بود بلکه بین هواداران زندگی و حامیان مرگ تقسیم شده بود. هر چیزی که زندگی را بارورتر سازد، از یك اشاره عشق گرفته تا انقلاب اجتماعی، با طرح خداوند برای امور، با ساختمان ملکوت در یك خط قرار می گیرد. چون زندگی بزرگترین هدیه خداوند

است به ما. هر کس که متولد می شود، برای ورود به عرصه زندگی در خداوند تولد می یابد، همزمان روحانیت مسیح با روحانیت فریسیان که آمیخته ای است از تشریفات، تکالیف، ریاضت، و اجرای شعائر در تضاد است، برای فریسیان وفاداری، هسته زندگی است، و برای مسیح خداوند هسته زندگی است. فریسیان روحانیت را بر محور مقررات فرهنگی اندازه میگیرند، مسیح روحانیت را با آمادگی فرزند گونه برای پذیرش محبت و رحمت خداوند می سنجد. برای فریسیان تقدس غلبه بر نفس است برای مسیح هدیه ای از جانب خداوند برای کسانی که آماده این بخشایشند. نیروی روحانیت مسیح از محرمیت او با خداوند که به لفظ خودمانی «ابا» خطابش می کند، که به معنای پدر است، ناشی می شود؛ (انجیل مرقس باب ۱۴، آیه ۳۶). مانند همه ما که ایمان داریم مسیح هم ایمان داشت، و برای تقویت ایمانش ساعت ها عبادت می کرد، لوقا از آن ساعت هائی سخن می گوید که مسیح اجازه می داد روحش از روح پدر پر شود، «اما او به ویرانه ها عزلت جسته به عبادت مشغول شد». (لوقا. باب ۵، آیه ۱۶). «و در آن روز بر فراز کوه برآمد تا عبادت کند و آن شب را در عبادت خدا به صبح آورد». «باب ۶ آیه ۱۲» و «هنگامی پیش آمد که او به تنهائی دعا می کرد» «باپ ۹ آیه ۱۸». و «در آن یگانگی با پدر، نیرو یافت تا به خاطر طرحش برای زندگی نیروهای مرگزا را که به ویژه فریسیان نماینده اش بودند، به مبارزه طلبد و علیه کسانی که دو بیانیه خشن انجیل در باره شان صادر شده است به نبرد برخیزد؛ انجیل متی باب ۲۳ و انجیل لوقا باب ۲۳ آیات ۳۷ ـ ۵۴ ـ و در این مفهوم تمام کسانی که برای زندگی مبارزه می کنند حتی کسانی که ایمان ندارند در طرح خداوند جای می گیرند. آنگاه عادلانه به پاسخ گویند، ای خداوند کی گرسنه ات دیدیم که تا طعامت دهیم؟ یا تشنه ات یافتیم تا سيرابت نمائيم؟ يا كي ترا غريب يافتيم تا ترا جا دهيم. يا عريان تا بپوشانيم... و پادشاه در جواب ایشان گوید «هر آینه به شما می گویم آنچه به یکی از این كوچكترين برادران من كرديد به من كرده ايد. (انجيل متى، باب ٢٥، آيات ٣٧ تا .(4.

انسان همنوع تو و به ویژه انسان محروم از زندگی و نیازمند به عدالت است که خداوند می خواهد مشمول رحمت و محبت او قرار گیرد، آنها انسان هائی هستند که مسیح خود را با آنان یکسان می دانست، بنابراین تضادی بین مبارزه برای عدالت و اجابت خواست خداوند وجود ندارد. هر یك لازم و ملزوم دیگریست، تمام کسانی که در خط طرح خداوند برای زندگی تلاش می کنند برادران و خواهران مسیح تلقی می شوند (انجیل مرقس باب ۳ آیات ۳۱ تا ۳۵).

بهترین راه برای دنبال کردن تعلیمات مسیح به ویژه در آمریکای لاتین همین راه است، من ترجیح می دهم بگویم روحانیت مسیح روحانیت «ستیز» بود یعنی تعهدی نیرومند نسبت به فقرا و خداوند که به او آرامش بی کران بخشید، آرامش با کشیدن دیوار به دور خود به دست نمی آید بلکه از توکل به خداوند ناشی می شود شجاعت نقطه مقابل ترس نیست. ایمان است که در برابر ترس قرار می گیرد، ایمان، اراده لازم به مسیح داد تا طرح زندگی راحتی با فدا کردن جان خود در رویاروئی با نیروهای مرگزا مانند ستم، بی عدالتی اجرا کند و مذهب با احکام و شعائر خود بافت آن را ممکن ساخت. پس از این سخنرانی، چند سئوالی مطرح شد. به نظر می آمد جمعیت از سئوال کردن امتناع می کند. دیر وقت بود و من با خورجه تیموسی و مارسلا برای صرف چند گیلاس عرق نیشکر به خانه مارتا هارنکر رفتیم.

9

بعدازظهر روز یکشنبه ۱۹ مه ۱۹۸۵ دومین سخنرانی خود را در صومعه فرقه دومینیکن کوبا ایراد کردم، تعداد جمعیت کمتر بود. حدود پنجاه نفر می شد. موضوع سخنرانی طرح مسیح در باره زندگی بود.

طریق مسیح در اجرای آنچه خداوند اراده می کرد در تعهد او نسبت به طرح زندگی مشخص می شد. این مطلب در روایت مرقس مقدس به خوبی روشن شده است.

«دریك روز سبت عیسی از میان مزارع گندم می گذشت و شاگردانش در حالی که راه می رفتند شروع به چیدن خوشه های گندم کردند. فریسیان به او گفتند نگاه کن چرا شاگردان تو کاری می کنند که در روز سبت جایز نیست؟ عیسی فرمود مگر نخوانده اید که داود وقتی خود و یارانش احتیاج به خوراك داشتند چه کرد و چگونه در زمان ابیاتار کاهن اعظم به خانه خدا وارد شد و نانهای تقدیس شده را که جز کاهنان کسی حق خوردن آنها را نداشت خورد و به همراهان خود نیز داد و به آنها فرمود سبت به جهت انسان مقرر شد نه انسان برای سبت. بنابراین پسر انسان صاحب اختیار روز سبت نیز هست (از انجیل مرقس باب دوم، آیات ۲۸ ـ ۲۳).

این روایت کشمکش بین گروه مسیح و فریسیان را نشان می دهد مسیح و یارانش در روز سبت چند گندم را چیدند این کاری بود که قانون خداوند در سبت که یك روز مقدس تلقی می شد و هیچ كاری در این روز مجاز نبود منع كرده بود. مسیح به این امر آگاه بود. اما طبق معمول عذرخواهی نکرده بر عکس به رفتار داود استناد کرد که فریسیان برای او احترام زیادی قائل بودند و ظاهراً رفتاری بسیار بدتر از مسیح و یارانش از او سرزده بود. چون نه احترام سبت را نگاهداشته بود نه حرمت معبدرا. او خوشه های گندم را نچیده بود بلکه نان تقدیس شده مانند نان فطیری که ما امروز در مراسم عشاءر بانی می خوریم ـ را خورده و مقداری هم به دوستانش داده بود. مسیح می دانست که رفتار داود هم مخالف احکام مذهبی بود پس چه دلیل نیر ومندی موجب شد که مسیح رفتار داود را نه تنها توجیه کرد بلکه خود نیز مانند وی عمل کرد. پاسخ این سئوال در باب ۲۵ آمده است. «مگر نخوانده اید که داود وقتی خود و یارانش احتیاج به خوراك داشتند چه كرد؟» همین طور است نیاز مادى، این پایه و اساس زندگی انسان جزء مقدس ترین چیزها برای مسیح بود. عبادت به شیوه بت پرستان انسان را از تقدس محروم می کند و عبادت را به عبادتی بت پرستانه مبدل می سازد، و مانند ماجرای معبد به آن رنگ مادی می دهد، برای مسیح غیرممکن بود که از زندگی روحانی جدا از شرایط مادی زندگی سخن گوید. در عالم چیزی از انسان که عکس و تصویر خداوند است مقدس تر نیست. گرسنگی آن مرد در نزد ذات پروردگار گناه بود. مذهبی که به تقدس ابزار خود ارج می نهد اما به کسانی که معابد واقعی روح القدس هستند پشت می کند بی ارزش است. در «سائوبرنار ودودو کامپو» شهری که من با کارگران کار می کنم هر زمان اعتصابی پیش می آید و دولت محل اتحادیه کارگری را تصرف می کند کشیش های کلیسای محلی درهای کلیسا را به روی کارگران فلزکار می گشایند تا آن ها بتوانند در آن جا جلساتشان را تشکیل دهند. بعضی کشیشها از این کار شگفتزده می شوند. و معتقدند این کار بی احترامی به کلیسا است. آنها نمی فهمند در شیوه تفکر مسیح هیچ چیز مقدس تر از حق زندگی کردن نیست و یك اعتصاب، یا جلسه اتحادیه کارگری تلاشی است دسته جمعی برای نیل به هدف و شرایط زندگی بهتر. به همین دلیل است که مسیح در روایت مرقس نتیجه گیری می کند «سبت برای انسان مقرر شد نه انسان برای سبت» مقدس ترین چیزی که وجود دارد ـ مانند سبت ـ باید در خدمت زندگی انسان باشد نه برعکس. کلیسائی که منافع خود را والاتر از تقاضای عدالت، زندگی و مردمی قرار می دهد که در اطرافش جمع شده اند مطمئناً کلیسائی است که انسان را بی اهمیت تر از سبت به حساب می آورد و هم چون فریسیان اولویت هائی کلیسا را وارونه جلوه می دهد.

مسیح در اعمال خود نیازهای معنوی را از نیازهای مادی زندگی انسان جدا نمی سازد این امر از داستان تکثیر قرص های نان به خوبی روشن می شود (انجیل مرقس باب ۶ آیات ۳۴ ـ ۴۴). جمعیت کثیری مرکب از پنج هزار نفر، تازه موعظه مسیح را شنیده بودند مریدان نزد او آمدند و پیشنهاد کردند «این جا یك بیابان است و خیلی دیر است آن ها را مرخص فرما تا شاید به دهکده ها و مزارع اطراف بروند و نانی برای خود بخرند چون چیزی برای خوردن ندارند»، گرسنگی مردم برای کسی که زدگی روحانی را موعظه می کند مسأله ای نیست، اما مسیح از خود واکنش نشان که زدگی روحانی را موعظه می کند مسأله ای نیست، اما مسیح از خود واکنش نشان گرسنه رها کنید. این نیز مشکلی است که شما باید با آن مقابله کنید. جالب است که مریدان فعل «خریدن» را به کار می برند و آموزگار فعل «دادن» را با این حال مریدان منظور مسیح را درك نمی کنند.

«یعنی برویم و دویست دینار نان بخریم و به آن ها غذا بدهیم» بعضی ها بودند که فکر می کردند پول برای رفع نیازهای مردم کافی است. این همان تئوری کیك، سیاست اقتصادی رژیم نظامی برزیل بود که می گفت قبل از توزیع کیك میان مردم باید گذاشت افزایش یابد؛ کاری که در رژیم نظامی برزیل هرگز انجام نشد. اول بگذارید سرمایه توسعه یابد و پول فراوان جمع شود و بعد پول را میان مردم تقسیم کنید. مسیح پاسخ داد «چند قرص نان دارید بر وید ببینید» او سئوال نکرد مریدانش چقدر پول دارند. بلکه سئوال کرد چه مقدار جنس، چند قرص نان دارند. رفع نیازهای زندگی جمعی از طریق توزیع درآمد، کاری که کشورهای سوسیال دمکرات نیازهای زندگی جمعی از طریق توزیع درآمد، کاری که کشورهای سوسیال دمکرات سعی دارند بکنند با رفع نیازهای مردم از طریق توزیع کالا، کاری که در کوبا شده است تفاوت فاحش دارد. کشورهائی مانند سوئد که حتی کارگران در آن جا از یك معیار بالای سطح زندگی برخوردارند ـ برای جمع آوری منابع بیشمار لازم است به

حمایت از استنمار کشورهای جهان سوم به وسیله شرکتهای چندملیتی ادامه دهند. کوبا برای تقسیم ثروت اندك خود بین مردم و ریشه کن کردن فقر نیازی به استثمار کشورهای دیگر نداشت.

مرقس در انجیل خود ادامه می دهد و می گوید مریدان تحقیق کردند و متوجه شدند آن جا پنج قرص نان و دوماهی وجود دارد و «مردم در دسته های صدنفری و ینجاه نفری بر زمین نشستند». مردم برای حل مشکلاتشان خود را سازمان می دهند. مسیح قرص های نان و ماهی ها را گرفت «به آسمان نگاه کرد و سهاس خدا را به جای آورد و قرص های نان را پاره کرد» تا مریدانش بین مردم تقسیم کنند. در سراسر انجیل توزیع نان به عنوان مظهر محبت پدر و برقراری برادری مطرح شده است. غذا با نعمات زندگی ارتباط پیدا می کند. در عروسی قانا و ملاقات مریدان یا مرده زنده شده در امائوس تجلی می کند. «وآن ها همه خوردندوسیر شدند و دوازده سبد را از نانها و ماهی های باقیمانده یر کردند». اگر دو پایان دوازده سبد نان و ماهی باقیماند پس چند سبد به جمعیت داده شد؟ و آنها چقدر خوردند. حالا هر وقت گروهی در جائی جمع می شوند فروشندگان با ساندویچ و نوشابه و شیرینی سر مى رسند. در زمان مسيح غذا با سبد حمل مى شد. به علاوه پنج قرص تان به اضافه دو ماهی می شود هفت و عدد هفت در انجیل به معنی «بسیار» است. درست مثل عدد ۸ که وقتی در پهلو قرار گیرد نشانه «بی نهایت» است. به همین دلیل است که گفته شده است گناهان ما نه تنها هفت بار بلکه هفتاد و هفت بار بخشوده خواهد شد. بنابراین در آن جا ماهی و نان زیادی وجود داشت؛ آیا این به معنای آنست که معجزه ای اتفاق نیافتاده است؟ معجزه بله اما جادو نه. جادو یك عمل نمایشی است یعنی گرفتن پنج قرص نان در یك دست و دو ماهی در دست دیگر و پنهان كردن آنها در زیر یك تکه پارچه. بعد ورد «آبزا کادایرا» را به زبان آوردن و نشان دادن یك نانوائی در یك دست و یك مغازه ماهی فروشی در دست دیگر. معجزه چیست؟ معجزه قدرت خداست در تغییر ماهیت طبیعی اشیاء. این قدرت اساساً در قلوب انسانها عمل می کند. در آن روز کسانی که غذا داشتند غذای خود را با کسانی که نداشتند تقسیم کردند و غذا برای سیر کردن همه کافی بود و مقداری هم باقی مانده همزمان این داستان ذخیره آخرت را بیاد می آورد. دوازده سبد غذا اشاره ایست به دوازده قوم اسرائیل که در برنامه خداوند در تاریخ نقش رهبری دارند و هم چنین دوازده حواری که ستون کلیسا را تشکیل می دهند.

منبع روحانیت مسیح، نیروئی که او را به مبارزه راسخ در راه زندگی وا می داشت صمیمیت او با خداوند بود که از طریق عبادت پر ورش یافته بود. انجیل به عبادت مسیح اشاره دارد. و تعلیمات او را در این رابطه بیان می کند. اما در این متون از وقت زیادی که مسیح به عبادت مشغول بوده سخن به میان رفته است. به اعتقاد من این نکته یکی از نقاط حساس روحانیت مسیح در غرب و یك عامل نشان دهنده سطحی بودن ایمان ما به شمار می رود. ما با تمام وجود عبادت نمی کنیم، ما تقاضا می کنیم، سپاس می گوئیم و به مکاشفه می پردازیم؛ اما اینها تنها مقدمه زندگی یك مؤمن است. در حالی که باید از این حد پیشتر رویم تا بتوانیم به آن نیروی مرموزی که به مسیح الهام داد دست یابیم. در طی این دوره فراگیری بهترین کار توجه به تجارب مسیحیانی است که در صمیمیت عمیق با خداوند زندگی کرده اند و طریقی را که برگزیده اند توضیح داده اند.

اگوستین مقدس می گوید که خداوند با ما از خود ما صعیمی تر است؛ بنابراین عمیق ترین عبادت، عبادتی است که در سکوت صورت می گیرد و همه حواس متوجه خداست، دعا از ذهن برمی آید و قلب برای تجلی روح القدس آماده می شود. پولس مقدس می گوید: «و همچنین روح خدا ضعف ما را چاره می کند زیرا ما نمی دانیم که چگونه آن طور که باید و شاید دعا کنیم. لکن روح خدا با ناله هائی که نمی توان بیان کرد برای ما شفاعت می کند و آن که تفحص کننده دل هاست از نیت روح آگاه است. زیرا که روح القدس مطابق خواست خدا برای مقدسین شفاعت می کند». (رسالهٔ پولس به رومیان، باب هشتم، بند ۲۶ ـ ۲۷). اگر می خواهیم روح در درون ما به دعا پردازد باید نسبت به خداوند شکرگزار باشیم و همان رابطه را با خدا برقرار کنیم که پردازد باید نسبت به ما قدرت می دهد آن حضور بیان ناشدنی را که موجب بارور دست می یابیم که به ما قدرت می دهد آن حضور بیان ناشدنی را که موجب بارور شدن ایمان مان می شود در درون خود تجر به کنیم. از این احساس است که زندگی مسیحی مایه می گیرد زیرا که مسیحیت ریشه در تجر به الهیات دارد. در این حالت ما دندگی مسیحی مایه می گیرد زیرا که مسیحیت ریشه در تجر به الهیات دارد. در این حالت ما زندگی مسیحی مایه می گیرد زیرا که مسیحیت ریشه در تجر به الهیات دارد. در این حالت ما زندگی مسیحی را چیزی مشروط به شرایط اجتماعی تلقی نمی کنیم بلکه به عنوان زندگی مسیحی را چیزی مشروط به شرایط اجتماعی تلقی نمی کنیم بلکه به عنوان

نظریه ای اعتقادی که در اصول مخالف نظریات الحادی است می پذیریم. همه ما ملحد به دنیا می آئیم، همان طور که بیانیه دوم واتیکان می گوید الحاد را در عدم شهادت مسیحیان نیز می توان دید. فکر می کنم این الحاد به مانند عبادت بت پرستانه ای که در صورت های گوناگون بیان ایمان دیده می شود و با خدائی که مسیح ما را به سوی او می خواند و در وجود مسیح تجسم یافته ارتباطی ندارد نباید برای ما نگران کننده باشد؛ مثل ایمان کسانی که خدا را برای دفاع از سرمایه، استعمار، تبعیض اجتماعی و نژادی و سرکوب کارگران می خوانند. بین مسیحیان و مارکسیست ها باید گفت و شنودی نه بر مبنای واقعیت های ایمان بلکه بر مبنای رهائی محرومان و برقراری عدالت و خدمت صادقانه به حیات جامعه صورت گیرد. این است مایه محبت و اصل اساسی ادراك متقابل و رستگاری.

پولس مقدس در رساله خود می گوید اگر ما ایمانی داشته باشیم که بتوانیم کوه ها را از جا تکان دهیم ولی نیکوکاری نداشته باشیم این ایمان به هیچ هدفی خدمت نمی کند و در آن صورت ما هم چون ناقوس و سنج فقط طنین و سروصدا خواهیم داشت. (باب سیزدهم بند ۱ تا ۱۳).

در روند رهائی بخش تمام کسانی که به نام خدا برای زندگی انسان مبارزه می کنند از کسانی که به نیروهای مرگ می پیوندند جدا خواهند شد. این روند مسیحیان و کسانی را که ملحدند ولی خود را برای ساختن جامعه ای بر پایه برادری، جامعه ای که در آن نعمت های زندگی به تساوی عادلانه تقسیم خواهد شد متعهد می بینند به هم خواهد پیوست. اما امکان این که کسانی که ملحدند به ندای ایمان پاسخ گویند بدون تردید به اظهارات و ارتباط منطقی مسیحیان بستگی خواهد داشت. باشد که هدیه خداوند هم چون بذری خاك قابل کشتی پیدا کند.

پرسشها معدود بود. یکی از مردان جوان گلایه کرد که درباره این سخنرانی خوب تبلیغ نشده بود. مردی در پاسخ او گفت برعکس تبلیغات زیادی صورت گرفته بود. شاید این برداشت از مسیحیت برای آن جماعت بی سابقه بود. محاصره ای که ایالات متحده به کوبا تحمیل کرده مسیحیان این جزیره را به شکلی منزوی ساخته است. خیلی از آنها به بهانه این که سوسیالیسم و کمونیستی که در آن جا مستقر شده مبلغ الحاد است علیه آن موضع گرفته اند. اما در هر حال در سالهای اخیر نسیم

تازه ای در کلیسای کوبا وزیدن گرفته است. کلیسای کوبا با تجهیز تمام نیروهایش برای تجدیدنظر در نحوه عمل روحانیت و برقراری مشی تازه ای در فعالیتهای مذهبی اینك دارد نزول دوباره روح القدس را بر حواریون تجربه می كند. **\** 

دوشنبه ۲۰ مهرماه ۱۹۸۵، جزیره از خواب بیدار شد و از یك اقدام تجاوزکارانه دیگر امپریالیست تکان خورد. رادیو مارتی از آمریکا روی موج کوتاه پخش برنامه خود را آغاز کرده بود؛ این واقعیت که یك ایستگاه رادیوئی ضد کوبا نام برجسته ترین قهرمان ملی و الهام بخش انقلاب کوبا را روی خود گذاشته بود احساسات مردم را جریحه دار کرده بود؛ این ایستگاه رادیوئی هر روز برای مدت ۱۴ ساعت اخبار و تفسیرهای صدای آمریکا را همراه با موسیقی و سخنرانی هائی در ستایش از سیاست ریگان و حمله به دولت کوبا پخش می کند.

دولت کوبا فوراً نسبت به این اقدام واکنش نشان داد. در صبح همان روز بیانیه ای تحت عنوان «برای اطلاع مردم» که از سوی دولت امضاء شده بود در صفحه اول گرانما ارگان کمیته مرکزی حزب کمونیست کوبا چاپ شد، در این بیانیه گفته شده بود موافقت نامه مهاجرت که در تاریخ ۱۴ دسامبر بین دو کشور در نیویورك به امضاء رسید به حال تعلیق درمی آید و هم چنین مسافرت اتباع کوبائی مقیم ایالات متحده ـ به استثنای مواردی که دلایل صرفاً انسان دوستانه دارد ـ ممنوع می شود. و تدابیری نیز در رابطه با ارتباط مخابراتی میان دو کشور اتخاذ خواهد شد؛ از جمله تدابیری نیز در رابطه با ارتباط مخابراتی میان دو کشور اتخاذ خواهد شد؛ از جمله

این که دولت کوبا این حق را برای خود محفوظ می دارد که روی موج متوسط برنامه هائی برای ایالات متحده به منظور آگاه ساختن مردم این کشور از دیدگاه های کوبائی ها درباره مسائل مربوط به ایالات متحده و سیاست بین المللی آن پخش کند.

من در این فکر بودم آیا مصاحبه با مردی که یك بار دیگر به خاطر رویاروئی متهورانه اش با اقدامهای تجاوزگارانه آمریکا مرکز توجه جهان شده ممکن است یا نه. به هر حال در خانه ماندم و منتظر شدم تا دفتر او با من تلفنی تماس بگیرد. تلفن نشد و روز به کندی می گذشت و بر سکوت و اضطراب آور من می افزود. واژه های کتابهائی که سعی می کردم بخوانم نیز نمی توانست بر تصوراتی که در مغزم می گذشت غلبه کند.

ساعت ۱۰/۳۰ شب سه شنبه ۲۱ مه ۱۹۸۵ تلفن زنگ زد. دفتر فرمانده بود. از من خواست از خانه خارج نشوم. حوالی نیمه شب یك اتومبیل كوچك آلفارومئو كه رانندگی آن را یكی از اعضای وزارت كشور به عهده داشت مرا سوار كرد و مانند یك جت به راه افتاد، اول از خیابان پنجم گذشت بعد وارد خیابان پاستو شد. گوئی نیت كرده بود تمام چراغها را قبل از قرمز شدن پشت سر بگذارد.

فرمانده فیدل کاسترو در دفترش از من استقبال کرد خسوس مونتانه اوروپزا عضو کمیته مرکزی و یکی از قدیمی ترین همرزمان فیدل در مبارزه جنبش ۲۶ ژوئیه علیه حکومت دیکتاتوری باتیستا نیز همراه او بود. بوی ملایم و خوش سیگار برگ اطاق را پر کرده بود. روی یك صندلی چرمی نشستم. بغض کرده بودم. گوئی لامپی در گلویم گیر کرده بود. شنیدم فرمانده توضیح داد به علت افتتاح ایستگاه رادیوئی آمریکا که با انتخاب نام خوزه مارتی به کوبائی ها اهانت کرده و هم چنین به خاطر مشغله دیگر ممکن است امکان مصاحبه در آن زمان نباشد و من باید یا اقامت خود را تمدید کنم یا چند هفته بعد بازگردم. فکر برنامه فشرده و خفقان آوری که در برزیل منتظرم بود فوراً از مغزم گذشت.

به خاطر مشغله زیاد به هیچ وجه برایم امکان پذیر نبود که بیش از آن در جزیره باقی بمانم. تا چند ماه دیگر هم نمی توانستم به آن جا بازگردم. اصرار کردم از همین فرصتی که پیش آمده استفاده کنم. او رد کرد و گفت می خواهد برای مصاحبه در باره

یک چنین موضوع حساس و مهمی مانند مذهب آناده تر باشد. او پیش از مصاحبه می خواست کتابهای «عیسی مسیح، نجات بخش»، «کلیسا، جاذبه و قدرت» نوشته لئوناردوبوف و اسناد واتیکان دوم و «مدیین» را که نسخه های اسپانیائی آن ها روی میزش بود بخواند. او هم چنین می خواست آثار گوستاو و گوتیرز را مطالعه کند و ضمناً برای خواندن متن کامل سخنرانی هائی که پاپ ژان پل دوم در جریان سفرش به آمریکای لاتین در فوریه ۱۹۸۵ ایراد کرده بود به وقت بیشتر نیاز داشت. متحیر ماندم با چنین برنامه سنگین کاری رهبر کوبا چگونه می تواند هم به وظایف بیشمار حکومت برسد و هم اشتهای روشنفکری خود در مورد مسائل مختلف و لذتی را که از صحبت کردن می برد ارضاء کند. من هرگز کسی را با چنین استعداد و ذکاوت عمیق برای صحبت های خصوصی ندیده بودم؛ خولمیر درست گفته بود که فیدل به همه چیز محتوا می بخشد. و برای هر مسأله ای که مورد بحث قرار می گیرد از آشپزی گرفته تا مسأله دیون خارجی کشورهای جهان سوم اهمیت زیادی قایل است.

فیدل با توجه به سکوت مخالفت آمیزم از من خواست سئوالهائی را که میخواهم مطرح کنم برایش بخوانم. پس از شنیدن پنج سئوال اول ناگهان به موضوع علاقمند شد. آنها به تاریخچه زندگی خصوصی و تعلیم و تربیت مسیحی وی مربوط می شد. احتمالاً فهرست درازی از سئوالهای مربوط به الهیات را که برای پاسخ به آن به آمادگی و شناخت بیشتر انجیل نیاز داشت در نزد خود تصور کرده بود. از من خواست حداقل دو روز دیگر در کوبا بمانم تا بتوانیم کار بهتری انجام دهیم. مشکل اصلی او این بود که می بایستی از یك هیأت آمریکای لاتین که پنجشنبه وارد می شد استقبال می کرد. ولی گفت مایل است وقتی برای آغاز مصاحبه پنجشنبه وارد می شد استقبال می کرد. ولی گفت مایل است وقتی برای آغاز مصاحبه

در روز چهارشنبه ۲۲ مه ۱۹۸۵ خبردار شدم که هیأت سفر خود را لغو کرده است. خبر خوشی برای من بود. پس از شام پیغامی دریافت کردم که یك نفر همان شب برای ملاقات با فرمانده با من تماس خواهد گرفت. ساعت ۱۱/۴۵ شب مرسدس بنز فرمانده در مقابل در خانه ام حاضر بود.

فيدل سنوال كرد «والدين تان كجا هستند؟»

به او گفتم آنها تازه رفته اند بخوابند ولی بیدارشان می کنم. او رضایت نداد و

ازمن دعوت کرد با اتومبیل گشتی در شهر بزنیم. او تازه از میهمانی شامی که نماینده یاپ به افتخار کشیش کوردرولانزا دمونتزه مولو نماینده یاپ در نیکاراگوآ و هوندراس که به دعوت خصوصی فرمانده کل از کوبا دیدن می کرد ترتیب داده بود باز می گشت. ما درباره موقعیت کلیسا در نیکاراگوآ صحبت کردیم و من گفتم به اعتقاد من خودداری اسقفها از تقبیح آشکار و مستقیم تجاوز دولت ایالات متحده، به روحیه مذهبی بسیاری از مسیحیان نیکاراگوآ، به ویژه جوانانی که از سوی كشيش هايشان احساس عدم يشتيباني مي كنند لطمه زده است. تعصبات ضدکمونیستی باعث شده اسقفها در برابر اقدامهای نیروهای مزدور مستقر در هوندراس که برای قتل کشاورزان و حتی کودکان به نیکاراگوآ حمله می کنند دست به سکوت بزنند. یکی از این قربانیان این تجاوزات خانواده باره داس بود که مرد خانواده یکی از دوره های آموزشی مربوط به تعالیم مسیحیت را اداره می کرد و من در جریان یك گردهمآتی كشیشها در سال ۱۹۸۱ در استلی با وی ملاقات كرده بودم. در طول تاریخ مردان کلیسا با حفظ سکوت خود در برابر جنایاتی که به اصطلاح به بهانه دفاع از اصول مذهب صورت گرفته مرتکب یك اشتباه جدی شده اند. تماس من با انجمن های مسیحی مردمی در زادگاهم ساندینو به من آموخته است که همه چیز از دست نرفته است. ایمان حتی با قدرتی بیشتر که از این آزمایشها ناشی می شود تولدی دوباره یافته است. البته با این آگاهی که کلیسا تنها متعلق به اسقفها و کشیشها نیست بلکه به همه خلق خدا، مردمی که با کشیش هایشان، کشیش هائی که در خدمت خلق خدا هستند برادروار در ارتباط اند تعلق دارد.

فرمانده به حرف هایم گوش داد. بعد قبل از این که صحبت درباره کوبا را آغاز کند گفت من ترجیح می دهم در امور داخلی کلیسا مداخله نکنم.

آن شب دیر وقت زمانی که مرا به خانه رساند اصرار کردم والدینم را از خواب بیدار کنم. اما برخلاف انتظارم آنها در لباس خانه و پیژاما به فیدل در اطاق نشیمن خوش آمد گفتند. فیدل وقتی فهمید ما از طریق مکزیك به برزیل باز می گردیم خاطرات زمانی که در پایتخت آن کشور زندگی کرده بود برایش تجدید شد. و با مادرم درباره طرز تهیه، چاشنی و طعم غذاهای مکزیکی به صحبت پرداخت.

## بخش دوم

## مصاحبه

پنج شنبه ۲۳ مه ۱۹۸۵ اندکی از ساعت نه شب گذشته بود که وارد کاخ انقلاب شدم. باران سنگینی در هاوانا می بارید که خشکی چند روز گذشته را از بین برده بود. وقتی وارد دفتر او شدم تازه مذاکرات ویلمااسپین رئیس فدراسیون زنان کوبا با فیدل پایان یافته بود.

ما پشت میز کنفرانس مستطیل شکلی نشستیم؛ فیدل روبروی من قرار گرفت. او اونیفورم زیتونی رنگ خود را که یك نشان لوزی شکل سرخ و سیاه با ستاره سفیدی در مرکز و شاخه ای در کنار آن بر روی شانه هایش قرار داشت پوشیده بود؛ یك جعبه سیگار در سمت چپ وی و یك فنجان لبطلائی در سمت راست وی به چشم می خورد. مصاحبه را آغاز کردیم. هنگام صحبت چند صفحه کاغذی را که در مقابلش قرار داشت خط خطی می کرد. به نظر می رسید این کار به وی کمك می کند افکارش را منظم سازد. در تاریخ این نخستین بار بود که یك رئیس کشور ـ بالاتر از آن رئیس یك کشور انقلابی، کشور مارکسیست ـ لنپنیستی و یك کشور سوسیالیستی ـ درباره موضوع مذهب به مصاحبه ای اختصاصی دست می زد.

بتو: فرمانده مطمئنم که این نخستین بار است که رئیس یك کشور سوسیالیستی درباره موضوع مذهب با یك مصاحبه اختصاصی موافقت می کند. تنها مورد مقدم در این زمینه سندیست که رهبری جبهه آزادی بخش ملی ساندنیست در سال ۱۹۸۱ درباره مذهب صادر کرد. و این نخستین بار بود که یك حزب انقلابی حاکم درباره این موضوع سندی منتشر می کرد. از آن پس هرگز با مذهب با چنین شیوه ای آگاه کننده، جامع و حتی تاریخی برخورد نشده است و این کار در زمانی صورت می گیرد که مذهب از نقطه نظر ایدئولوژیکی نقش مهمی را در آمریکای لاتین با توجه به وجود بسیاری انجمن های مسیحی محلی در بین سرخ پوستان گواتمالا، کشاورزان نیکاراگوا و کارگران برزیلی و بسیاری کشورهای دیگر ایفا می کند. در این زمان ما هم چنین شاهد تهاجمی هستیم که با انتشار سند سانتافه آغاز

در این زمان ما هم چنین شاهد تهاجمی هستیم که با انتشار سند سانتافه آغاز شده است. تهاجمی که نشان دهنده تلاش امپریالیسم برای حمله مستقیم به الهیات آزادی بخش یعنی عمیق ترین بیانیه نظری کلیسائی که خود را سخت در قبال فقرا متعهد می بیند است. به این دلیل من فکر می کنم این مصاحبه و مشارکت شما در این بحث اهمیت زیادی دارد.

اجازه بدهید با گذشته خودتان شروع کنیم. شما به یك خانواده مسیحی تعلق دارید.

کاسترو: بسیار خوب، اینك که شما مقدمه ای را ذکر کردید قبل از این که پاسخ سئوال شما را بدهم می خواهم مطلبی را مطرح سازم. با توجه به علاقه شما به انجام مصاحبه ای درباره یك چنین موضوع پیچیده و حساسی مایل بودم وقت بیشتری برای مطالعه بعضی مطالب داشتم و بیشتر درباره این موضوع تعمق می کردم؛ اما از آن جائی که این مصاحبه در زمانی صورت می گیرد که هر دو با مشغله کاری زیادی روبرو هستیم و با توجه به الزام شدید شما به بازگشت به کشورتان موافقت کردم درباره این موضوع ها به شکل فی البداهه صحبت کنم؛ این مصاحبه مرا به یاد شاگرد مدرسه ای می اندازد که باید امتحان بدهد اما وقت آن را نداشته که درسش را مطالعه کند؛ یا سخنرانی که میبایستی نطقی ایراد کند ولی فرصت آن را نداشته که با موضوع مورد بحث زیاد آشنا شود و به دانش خود بیافزاید؛ یا معلمی که باید در کلاس درس بدهد اما نتوانسته موضوع را نزد خود مرور کند. در چنین باید در کلاس درس بدهد اما نتوانسته موضوع را نزد خود مرور کند. در چنین

شرایطی است که من این گفتگو را آغاز می کنم.

میدانم این موضوعی است که شما در آن تبحر زیاد دارید و از این لحاظ واقعاً بر من مزیت دارید شما الهیات را به طور گسترده مطالعه کرده و وقت زیادی برای مطالعه مارکسیسم صرف کرده اید. من مقداری از مارکسیسم را میدانم ولی دانشم درباره الهیات بسیار اندك است.

من می دانم سئوال ها و اظهارات شما جدی و عمیق خواهد بود ولی با این حال با وجود این که یك عالم الهیات نیستم بلکه یك سیاستمدارم ـ خودم هم معتقدم که یك سیاستمدار انقلابی هستم که همیشه در باره همه چیز صادق بوده ام ـ سعی خواهم کرد تمام سئوال های شما را با صداقت کامل یاسخ گویم.

شما می گوئید من از یك خانواده مذهبی هستم. چگونه می توانم به این گفته شما پاسخ بگویم؟ تنها می توانم بگویم قبل از هر چیز من به یك ملت مذهبی و بعد به یك خانواده مسیحی تعلق دارم. حداقل مادرم خیلی مذهبی بود. او یك زن عمیقاً مذهبی بود. خیلی مذهبی تر از پدرم.

بتو: آیا مادرتان روستائی بود؟

كاسترو: بلد.

بتو: و پدرتان؟

کاسترو: پدرم نیز از یك خانواده کشاورز بود؛ او کشاورز بسیار فقیری از گالیسیای اسپانیا بود.

اما منظورم این نیست که مادرم مذهبی بود چون آموزش مذهبی دیده بود. بتو: آیا او ایمانی قوی داشت؟

کاسترو: تردیدی نیست که ایمانی بسیار قوی داشت و مایلم این نکته را اضافه کنم که او خواندن و نوشتن را وقتی کاملاً بزرگ شده بود یاد گرفت.

بتو: نام او چه بود؟

كاسترو: لينا.

بتو: و نام پدرتان؟

كاسترو: آنخل.

مادرم عملًا بیسواد بود. او خواندن و نوشتن را نزد خودش یاد گرفت. یادم

نمی آید که معلمی جز خودش داشت. هرگز در این باره سخنی نگفت با کوشش زیاد سعی کرد خواندن و نوشتن را یاد بگیرد؛ هرگز از وی نشنیدم که به مدرسه رفته باشد؛ او همه چیز را نزد خود آموخته بود؛ او نمی توانست در مدرسه یا کلیسا شرکت کند یا آموزش مذهبی ببیند. تصور میکنم اعتقادات مذهبی وی تا اندازه ای ریشه سنتی خانوادگی داشت، چون والدینش ـ به ویژه مادرش یعنی مادر بزرگ من ـ خیلی مذهبی بودند.

بتو: آیا مذهبی بودن او تنها به خانه محدود می شد یا زیاد به کلیسا می رفت؟ کاسترو: نه. نمی توانست زیاد به کلیسا برود. چون جائی که من متولد شدم تا شهر فاصله زیادی داشت و در آنجا کلیسائی نبود.

بتو: در کجا متولد شدید؟

کاسترو: در بخش شمال مرکزی منطقه ای که سابقاً به آن ایالت «اورینته» می گفتند؛ نزدیك خلیج.

بتو: نام این شهر کوچك چه بود؟

کاسترو: آن جا یك شهر نبود. در آن جا كلیسائی وجود نداشت. جائی نبود كه بشود آن را شهر خواند.

بتو: يك مزرعه بود؟

كاسترو: بله يك مزرعه بود.

بتو: و نام آن؟

کاسترو: بیران. چند تا ساختمان بیشتر نداشت. یکی از آنها خانه خانوادگی ما بود که در یك گوشه آن چند ساختمان کوچك اداری ساخته شده بود. سبك معماری آن را می شد اسپانیائی خواند. ممکن است از خود بیرسید خانه ای که در کوبا ساخته شده چرا باید معماری آن اسپانیایی باشد. دلیل آن این بود که پدرم یك اسپانیایی از گالیسیا بود؛ در روستاها رسم بر این بود که آن ها یك قطعه زمین را می گرفتند روی آن کار می کردند و حیوانات اهلی خود را در زمستان یا همیشه در زیر خانه شان نگاه می داشتند. آنها خوك پرورش می دادند و چندتائی هم گاو نگاه می داشتند؛ به این دلیل گفتم معماری خانه ما سبك اسپانیائی بود چون بر روی ستون های بسیار بلند ساخته شده بود.

بتو: چرا؟ برای حفاظت در برابر سیل؟

کاسترو: نه. لزومی برای این کار نبود؛ چون سیلی در آن جا نمی آمد؛ تصادفاً سالها بعد در طرح هایی که در کوبا برای ساختمان مدارس راهنمائی روستاها تهیه می شد برای ساختمانهای بسیار نوین و محکم استفاده از ستونهای چوبی پیش بینی شده بود اما نه به این دلیل بلکه علت آن این بود که می خواستند نیاز به عملیات خاکبرداری و تسطیح زمین را از بین ببرند؛ با استفاده از ستونهای پایه در مناطقی که زمین شیب داشت دیگر به چنین عملیاتی نیاز نبود؛ از ستونهای سیمانی با طولهای متفاوت برای تسطیح زمین استفاده می کردند.

من اغلب از خود سئوال می کردم چرا خانه مان ستون هائی به این بلندی دارد. ارتفاع بعضی از آنها بیش از شش پا بود. زمین زیر ساختمان ناهموار بود. به این دلیل در یک گوشه ساختمان که آشپزخانه بعداً به آن ضمیمه شد ستون ها کوتاهتر و در گوشه دیگر که یک شیب ملایم وجود داشت ستون ها بلندتر بود. اما همان طور که قبلاً توضیح دادم علت این سبک معماری هرگز صرفه جوئی در هزینه خاکبرداری نبود؛ اگر چه وقتی بچه بودم همیشه درباره این موضوع فکر می کردم اما حالا مطمئنم علت آن، سبک معماری گالیسیائی بود. چرا؟ یادم می آید وقتی خیلی جوان بودم - حدود سه، چهار، پنج و شاید هم شش سال داشتم - گاوها عادت داشتند زیر خانه بخوابند. تعدادشان حدود ۲۰ تا ۳۰ تا بود. غروب آفتاب آن ها را جمع میکردند و به طرف خانه می راندند و در زیر آن به خواب می رفتند. در همان جا شیرشان را می دوشیدند و بعضی از آنها را با طناب به ستون ها می بستند.

فراموش کردم بگویم خانه از چوب ساخته شده بود. ساروج، سیمان یا آجر در آن به کار نرفته بود کاملاً از چوب بود. ستون ها از چوب سخت ساخته شده بودند و پایه ساختمان را تشکیل می دادند. تنها یك طبقه داشت و اساساً به شکل مربع بود. بعداً با افزودن راهروئی که یك گوشه ساختمان را به چندین اطاق کوچك متصل می کرد گسترش یافت. اطاق اول دارای قفسه هائی بود که داروها در آنها نگهداری می شدند و اطاق دارو خوانده می شد. بعدش اطاق حمام قرار داشت. بعدیك انباری کوچك بود که با راهروئی به اطاق ناهارخوری منتهی می شد و بالاخره به آشپزخانه می رسیدیم. بین ناهارخوری و آشپزخانه یك رشته پلكان قرار داشت که به حیاط می رسیدیم. بین ناهارخوری و آشپزخانه یك رشته پلكان قرار داشت که به حیاط

منتهی می شد. اطاق دیگری بعداً به ساختمان اضافه شد. این اطاق که در گوشه ای از ساختمان ساخته شد در واقع نوعی دفتر کار بود. به این ترتیب خانه ما ساختمانی بود به شکل مربع که بر روی ستون هائی قرار داشت. قبل از این که من شروع کنم اطراف خود را بشناسم آشپز خانه ساخته شده بود. بالای بخش مربعی شکل ساختمان یك طبقه دیگر قرار داشت که به آن اطاق دیدبانی می گفتند. تا وقتی چهار یا بنج ساله شدم والدینم و سه فرزند اولشان در آن جا می خوابیدند.

بتو: آیا مادرتان مجسمه های قدیسین را نگاه می داشت؟

کاسترو: بله. درباره آن هم صحبت خواهم کرد؛ اما ابتدا میخواهم معماری اسپانیائی روستا و جزئیات دیگر را تمام کنم.

پدرم این خانه را طبق سنت زادبومش بنا کرده بود او همچنین تمام عمرش را در مزرعه گذرانده بود و هیچ فرصتی برای تحصیل نداشت. بنابراین او هم مانند مادرم با اراده قوی که داشت خواندن و نوشتن را نزد خود یاد گرفت.

پدرم فرزند یك کشاورز بسیار فقیر گالیسیا بود. او در زمان آخرین جنگ استقلال کوبا که در سال ۱۸۹۵ آغاز شد به عنوان یك سرباز اسپانیائی برای جنگیدن به این جا فرستاده شد. بنابراین پدرم چنین وضعی داشت؛ خبلی جوان بود که در این جا به عنوان یك سرباز ارتش اسپانیا به خدمت نظامی فرا خوانده شد. وقتی جنگ تمام شد او با کشتی به اسپانیا بازگشت اما ظاهراً به خاطر علاقه ای که به کوبا پیدا کرده بود، اوایل قرن جاری با تعداد زیادی مهاجر دیگر رهسپار کوبا شد و در حالی که پشیزی و خویشاوندی این جا نداشت کاری برای خود پیدا کرد.

سرمایه گذاری های مهم نیز در همین دوره انجام می شد، شهر وندان آمریکائی بهترین زمین های کوبا را تصرف و شروع کرده بودند به از بین بردن جنگل ها و ساختن کارخانه های شکر و کشت نیشکر که همگی در آن روزها به سرمایه گذاری های بزرگ نیاز داشت. پدرم در یکی از کارخانه های شکر کار می کرد.

بتو: جنگ استقلال چه زمانی صورت گرفت؟

کاسترو: آخرین جنگ استقلال در سال ۱۸۹۵ آغاز شد و در سال ۱۸۹۸ پایان یافت. با مداخله فرصت طلبانه ایالات متحده در آن جنگ اسپانیا بالاخره شکست خورد. ایالات متحده سربازان خود را فرستاد پورتوریکو، فیلیپین و چند جزیره دیگر را در اقیانوس آرام تصرف کرد و کوبا را به اشغال خود درآورد. ایالات متحده نمی توانست کوبا را برای مدتی طولانی در اشغال خود نگاهدارد چون مردم کوبا مدتها بود که برای استقلال خود می جنگیدند؛ اگرچه تعدادشان کم بود اما سال ها بود که با شجاعت به جنگ ادامه می دادند؛ ایالات متحده درنظر نداشت کوبا را آشکارا تصرف کند چون استقلال کوبا از حمایت گسترده کشورهای آمریکای لاتین و بقیه کشورهای جهان برخوردار بود. همانطور که بارها گفته ام کوبا، و یتنام قرن نوزدهم بود.

داشتم می گفتم، پدرم به کوبا بازگشت و به کار پرداخت بعد ظاهراً گروهی از کارگران را جمع کرد، آنها را سازمان داد و با قراردادی که با یك شرکت آمریکائی بست آنها در این شرکت به کار مشغول شدند. او چیزی شبیه یك شرکت کوچك به راه انداخت که تا آنجا که به یاد دارم زمین را برای کشت نیشکر هموار می ساخت، یا درختها را می برید تا چوب لازم برای سوخت کارخانههای شکر را تأمین کند. احتمالاً به عنوان رئیس آن شرکت که گروهی از افراد نیز زیر دستش کار می کردند رفته رفته سودی هم به دست آورد. به عبارت دیگر پدرم آشکارا آدمی بود بسیار فعال که دست به کارهای خطیر می زد و از غریزه ممتاز سازمان دهی برخوردار بود.

من از آن سالهای نخست چیز زیادی به یاد ندارم چون وقتی به سن منطق رسیدم و فرصت تحقیق پیدا کردم مثل امر وز درباره کارهای پدرم کنجکاو نبودم. من نمی توانستم همین سئوال و جوابی که شما امر وز با من دارید با او داشته باشم و حالا هم کسی نیست که بتواند درباره تجارب و کارهای او سخنی با ما بگوید. بتو: یدرتان کی فوت کرد؟

کاسترو: مدت ها بعد وقتی من ۳۲ سالم بود. او در سال ۱۹۵۶ درگذشت قبل از این که با گروه کوچکم با کشتی اکتشافی گرانما از مکزیك باز گردم.

حالا اجازه بدهید قبل از این که به سئوالتان پاسخ گویم این مطلب را تمام کنم.

بتو: فکر می کردم وقتی انقلاب در ژانویه ۱۹۵۹ پیروز شد شما ۳۲ ساله بودید.

کاسترو: بله ۳۲ سالم بود ـ در اوت ۱۹۵۹ پا به ۳۳ سالگی گذاشتم. بتو: اما اگر او در سال ۱۹۵۶ در گذشته باشد شما باید جوان تر بوده باشید ـ حدود ۳۰ سال.

کاسترو: درست است. کاملاً حق با شماست. من فراموش کردم دو سال جنگ را هم به حساب بیاورم. جنگ دو سال طول کشید ـ دقیق تر بگویم ۲۵ ماه. پدرم در ۲۱ اکتبر ۱۹۵۶ دو ماه پس از سی امین سال تولدم درگذشت. در دسامبر ۱۹۵۶ وقتی با گروه کوچك اکتشافیم از مکزیك بازگشتم ۳۰ ساله بودم. ۲۶ سال داشتم که به پادگان مونکادا حمله کردیم و بیست و هفتمین سالر وز تولدم را در زندان گذراندم. بتو: و مادرتان کی درگذشت؟

كاسترو: ۶ اوت ۱۹۶۳. چهار سال و نيم پس از پيروزي انقلاب.

داشتم نکته ای را که قبلاً مطرخ کردید تمام می کردم سئوالتان باعث شد از موضوع منحرف شوم. داشتیم درباره روستا، جائی که زندگی می کردیم و این که خانه مان چه شکلی بود و والدینم چه جور بودند و سطح تحصیلاتی که علیرغم گذشته فقیرانه شان فرا گرفته بودند صحبت می کردیم. من هرچه را درباره خانه و سبك معماری اسپانیائی آن می دانستم برای شما تعریف کردم.

واقعاً شواهد زیادی یادم نمی آید که نشان دهد پدرم یك فرد مذهبی بود. بلکه باید بگویم شواهد بسیار کمی در این مورد وجود دارد. من حتی نمی توانم بگویم او اصولاً ایمان مذهبی داشت. اما یادم می آید که مادرم مثل مادر بزرگم خیلی مذهبی بود.

بتو: آیا مثلاً برای انجام مراسم عشای ربانی یکشنبه ها به کلیسا می رفت. کاسترو: من که گفتم در جائی که ما زندگی می کردیم کلیسائی وجود نداشت. بتو: عید میلاد مسیح را در خانه تان چگونه برگزار می کردید؟

کاسترو: به شکل سنتی شب عید میلاد مسیح زمان جشن گرفتن و انجام مراسم بود؛ بعد نوبت شب سال نومی رسید که با یك میهمانی که تا پاسی از نیمه شب گذشته ادامه داشت برگزار می شد. فکر می کنم یك روز مقدس مذهبی هم بود که روز ۲۸ دسامبر برگزار می شد به نام روز «مقدس معصومان». رسم بر این بود در این روز به مردم کلك می زدند. سر به سرشان می گذاشتند یا داستان بلندی سرهم کرده

برایشان تعریف می کردند و بعد می گفتند «خوب فریب تان دادیم این طور نیست؟» این هم جزء مراسم عید میلاد مسیح بود.

بتو: در برزیل این روز در اول آوریل است.

کاسترو: در این جا آخر سال بود. عید میلاد مسیح به عنوان یك هفته مقدس جشن گرفته می شد.

اما من هنو زبه سئوال اول شما که آیا خانواده ام مذهبی بودند پاسخ نداده ام. جائی که ما زندگی می کردیم از شهر خبری نبود. تنها چند ساختمان وجود داشت. وقتی بچه بودم گاوها در زیر خانه نگهداری می شدند. بعداً به جای دیگری منتقل شدند. به علاوه درست مثل گالیسیا یک آغل کوچک در زیر خانه داشتیم در آن جا خوک، مرغ، خروس نگاهداری می شد. این آغل پر بود از مرغ، اردک، بوقلمون، غاز، و تعدادی بز و خوک انواع مختلف حیوانات اهلی - بعد یک انبار غله در حدود ۳۰ یا چهل متری خانه مان ساخته شد و یک کشتارگاه کوچک با یک آهنگری کوچک برای تعمیر ابزار گاوآهن و دیگر وسایل کشاورزی روبروی این انبار به وجود آمد. برای تعمیر ابزار گاوآهن و دیگر وسایل کشاورزی مقرار داشت. مدرسه ابتدایی ـ یک مدرسه کوچک دولتی ـ در ۶۰ متری خانه در طرف مقابل نانوائی، کنار جاده اصلی مدرسه کوچک دولتی ـ در ۶۰ متری خانه در طرف مقابل نانوائی، کنار جاده اصلی واقع شده بود. این جاده خاکی و گل آلود که بزرگراه خوانده می شد از مرکز ایالتی پر برگ در مقابل آن به چشم می خورد نیز متعلق به خانواده من بود. اداره پست و تلگراف روبروی این فروشگاه قرار داشت. امکانات و تسهیلات اصلی که ما در آن تلگراف روبروی این فروشگاه قرار داشت. امکانات و تسهیلات اصلی که ما در آن با داشتیم همین این ها بود.

بتو: خانواده تان مالك فروشگاه بود؟

کاسترو: بله، اما اداره پست و مدرسه کوچك به آنها تعلق نداشت. این دو ساختمان جزء املاك دولتی بودند. بقیه به خانواده من تعلق داشت. وقتی من متولد شدم پدرم سرمایه ای اندوخته بود و ثروت قابل ملاحظه ای به هم زده بود.

بتو: کی متولد شدید؟

کاسترو: ۱۳ اوت ۱۹۲۶ اگر ساعتش را بخواهید فکر میکنم حدود دو بامداد بود. ممکن است بین ساعت تولدم و روحیه چریکی و فعالیت های انقلابیم پیوندی

وجود داشته باشد. طبیعت و زمان تولد باید در این امر مؤثر بوده باشند. البته عوامل دیگری هم هست که حالا باید به حساب آورده شود. مثلاً چه نوع روزی بود و این که طبیعت تأثیری در زندگی انسان ها دارد یا نه. بهرحال فکر میکنم صبح خیلی زود متولد شدم \_ فکر میکنم یك بار به من گفته شد چون حدود ساعت دو بامداد متولد شده ام به صورت یك چریك یا به دنیا گذاشته ام.

بتو: بله. بخشى از يك تباني.

كاسترو: يك تبانى كوچك.

بتو: حداقل به نظر می رسد شماره ۲۶ تأثیر زیادی در زندگی شما داشته است.

کاسترو: بله درست است در سال ۱۹۲۶ متولد شدم. ۲۶ سال داشتم که مبارزه مسلحانه را آغاز کردم و در روز سیزدهم که نصف ۲۶ است به دنیا آمدم، باتیستا نیز در سال ۵۲ که دو برابر ۲۶ است کودتا کرد. حالا که فکر می کنم بعید نیست رازی در این عدد ۲۶ وجود داشته باشد.

بتو: ۲۶ ساله بودید که مبارزه مسلحانه را آغاز کردید. حمله به مونکادا در ۲۶ ژوئیه صورت گرفت که موجب به وجود آمدن جنبش ۲۶ ژوئیه شد.

کاسترو: و ما در سال ۵۶ که حاصل جمع ۳۰ به علاوه ۲۶ است در ساحل هاوانا پیاده شدیم.

بتو: بگذریم، اجازه بده به صحبت هایمان ادامه دهیم چون هنوز به سئوال شما پاسخ نگفته ام.

داشتم درباره آنچه در مزرعه مان داشتیم صحبت می کردم اما یك چیز دیگر نیز در آن جا وجود داشت یك گودال مخصوص جنگ خروس که در حدود ۱۰۰ متری خانه مان در امتداد جاده اصلی قرار داشت. در فصل برداشت نیشکر، هر یکشنبه در آن جا جنگ خروس داشتیم ـ جنگ خروس نه گاو ـ در اسپانیا هر دو برگزار می شود. اما من در آن جا تنها شاهد جنگ خروس بودم که هر یکشنبه و در روز ۲۵ دسامبر نزدیك به سال نو و در هر روز تعطیل دیگری برگزار می شد. علاقمندان به جنگ خروس در آن جا جمع می شدند و بعضی خروس های جنگی خود را همراه می آوردند دیگران فقط شرط بندی می کردند. خیلی از افراد فقیر در آمد اند کشان را در آن جا می بردند فوراً می باختند و رشکسته به خانه بازمی گشتند. وقتی هم می بردند فوراً

پولشان را برای عرق نیشکر و میهمانی خرج می کردند.

در فاصله اندکی از گودال چند آلونك که سقفشان با ساق و برگ درخت خرما پوشانده شده بود و کفشان خاکی بود دیده می شد. اکثر ساکنان این کلبه ها را مهاجران هائیتی تشکیل می دادند که به کار کشت و برداشت نیشکر در مزارع اشتغال داشتند. آنها در اوایل قرن بیستم به کوبا آمده بودند و زندگی غمانگیزی را می گذراندند. حتی قبل از آن هم مهاجران هائیتی به کوبا می آمدند. به نظر می رسد نیروی کار در کوبا به اندازه کافی نبود و به همین دلیل هائیتی ها به کوبا می آمدند؛ کلبه هائی که کارگران و خانواده هایشان در آنها زندگی می کردند در سراسر منطقه براکنده بود ـ در امتداد جاده اصلی و جاده های دیگر از جمله جاده ای که به راه آهن منتهی می شد که برای حمل نیشکر مورد استفاده قرار می گرفت و حتی در مسیر خطآهن.

محصول اصلی مزرعه نیشکر بود و بعد دامداری و بعد از آن سبزیکاری. در آن جا هم چنین درختان موز و سبزیهای ریشه دار و قطعات کوچک زمین که در آنها گندم و سبزیجات دیگر به عمل می آمد و هم چنین درختان نارگیل و انواع درختان میوه وجود داشت. حدود ۱۰ تا ۱۲ هکتار نیز به باغ مرکبات که در نزدیکی خانه مان قرار داشت اختصاص داده شده بود. مزارع نیشکر دورتر در نزدیکی خطوط آهن که برای حمل نیشکر به کارخانه شکر مورد استفاده قرار می گرفت واقع شده بودند.

قبل از این که شروع کنم محیط اطرافم را بشناسم خانواده ام صاحب تعدادی زمین بودند و مقداری هم اجاره می کردند. این که پدرم چه مقدار زمین داشت؟ مقدارش را به هکتار به شما خواهم گفت هر چندما در کوبا زمین را به وسیله کابایریا اندازه می گیریم. یك کابایریا معادل ۱۳/۴ هکتار است. پدرم حدود ۸۰۰ هکتار زمین داشت.

بتو: آیا هکتار کوبا مشابه هکتار برزیل است؟

کاسترو: یك هکتار مربعی است با اضلاع ۱۰۰ متر. بنابراین یك هکتار برابر است با ۱۰۰۰۰ مترمربع.

بتو: دقيقاً ١٠٠٠٠ مترمربع.

كاسترو: بله دقيقاً ده هزار مترمربع مي شود يك هكتار.

علاوه براین، پدرم مقداری زمین هم اجاره کرده بود که البته به خوبی زمین های خودی نبود اما منطقه وسیعتری حدود ۱۰۰۰۰ هکتار را در بر می گرفت. بتو: فرمانده در برزیل این زمین بسیار زیادی است. تصورش را بکنید.

کاسترو: خوب. او این همه زمین را اجاره کرده بود. بخش اعظم آن تهه بود که شیب های تند داشت. بخش بزرگی از آن نیز از درختان انبوه کاج پوشیده شده بود و یک جلگه مرتفع بود به ارتفاع ۷۰۰ تا ۸۰۰ متر. در این جلگه رنگ زمین سرخ بود و یک جلگه مرتفع بود به ارتفاع د ۷۰ تا ۲۰۰ متر. در این جلگه رنگ زمین سرخ بود و ذخایر عظیمی از نیکل و فلزات دیگر در زیر زمین قرار داشت. انقلاب این منطقه را از نو به جنگل تبدیل کرد. من این جلگه را خیلی دوست داشتم چون خنك بود. وقتی دومت داشتم پون خنك بود. وقتی به آن جا می رفتم. اسب ها برای رسیدن به بالای تپه تقلای زیادی می کردند ولی وقتی به آن جا می رسیدند عرقشان بند می آمد وظرف چند دقیقه خشك می شد. به خاطر نسیم خنکی که در میان درختان بلند و انبوه کاج که در بالای سر خود سقفی تشکیل داده بودند می پیچید، هوای آن جا همیشه بسیار خنک بود. آبی به سردی یخ، زلال و خوش گوار همیشه در جویبارها جاری بود. تمام این منطقه اجاره ای بود و به خانواده ام تعلق نداشت.

چند سال بعد یك منبع عایدی تازه به درآمد خانواده ام اضافه شد: چوب؛ قسمتی از زمینی که پدرم اجاره کرده بود شامل مناطق جنگلی می شد که چوب آن مورد بهره برداری قرار گرفت. بخشهای دیگر شامل تپه ها می شد که دامها در آنجا پرورش می یافتند و بخش دیگری که در آن جا نیشکر و دیگر محصولات کشاورزی کشت می شد.

بتو: بنابراین پدرتان از یك كشاورز فقیر به یك زمین دار تبدیل شد.

کاسترو: من از خانه گالیسیا که پدرم در آنجا متولد شده بود عکسی دارم. خانه بسیار کوچکی بود. تقریباً اندازه این اطاق ـ ۱۰ تا ۱۲ متر طول و ۶ تا ۸ متر عرض داشت ـ از سنگ ساخته شده بود که در آن منطقه فراوان بود و اغلب به وسیله کشاورزان برای ساختن خانه های روستائی مورد استفاده قرار می گرفت. این خانه ای بود که خانواده ما در آن زندگی می کرد. یك خانه یك اطاقه که شامل هم اطاق خواب هم آشپزخانه می شد. تصور می کنم در آن اطاق حیوانات نیز زندگی می کردند. خانواده ما هیچ زمینی نداشت ـ حتی یك وجب.

در کوبا پدرم حدود ۸۰۰ هکتار زمین خرید و مقدار زیادتری هم از چند تن از سربازان قدیمی جنگ استقلال اجاره کرد. برای این که دریابیم چگونه این کهنه سربازان جنگ استقلال توانستند صاحب حدود ۱۰۰۰۰ هکتار زمین شوند یك پژوهش گسترده تاریخی لازم است. البته این دو کهنه سرباز در جنگ استقلال جزو افسران بلندپایه بودند. من هرگز به فکر این نیافتادم که در این باره تحقیق کنم اما تصور می کنم برای آنها دست یافتن به این زمین ها کار آسانی بود. چون در آن موقع زمین زیادی وجود داشت و به نحوی شاید با پرداخت پول اندکی توانسته بودند این زمین ها را بخرند.

اشخاصی از ایالات متحده زمینهای زیادی را با قیمت بسیار کم خریداری کردند. اما نمی توانم حدس بزنم این کهنه سربازان با چه پولی یا منبع درآمد دیگری توانسته بودند این زمینها را بخرند. بعداً آنها درصدی بابت نیشکری که در این زمینها کشت می شد و همچنین درصدی از فروش چوب جنگلهای خود به دست آوردند. آنها دارای امکانات مستقل دیگری نیز بودند. در هاوانا زندگی می کردند و کارهای دیگری هم داشتند. من واقعاً نمی توانم بگویم این افراد به این زمینها از راههای قانونی یا غیرقانونی دست یافتند، آن زمینهای وسیع دو نوع بودند زمینی که به پدرم تعلق داشت و زمینی که اجاره می کرد؛ چند نفر در آن املاك وسیع کشاورزی زندگی می کردند؟ صدها خانواده کارگر که بسیاری از آنها روی قطعه زمینهای کوچکی که پدرم برای کشت محصول کشاورزانی هم بودند که نیشکر زمینهای کوچکی که پدرم برای کشت محصول کشاورزانی هم بودند که نیشکر در اختیارشان قرار داده بود کار می کردند. کشاورزانی هم بودند که نیشکر می کاشتند که به سوبکولونو معروف بودند. وضع آنها به بدی وضع کارگران دیگر نبود. چند خانواده مجموعاً در آن جا وجود داشت؟ ۲۰۰ شاید هم ۳۰۰ خانواده.

فکر کردم توضیح این نکات برای شناخت محیطی که در آن زاده و بزرگ شدم برای شما مفید خواهد بود.

در آنجا کلیسائی وجود نداشت. حتی یك عبادتگاه ساده.

بتو: کشیشی هم هرگز از آنجا دیدن نمی کرد؟

کاسترو: نه. کشیشی بود که سالی یك بار برای غسل تعمید خود را نشان

می داد. محلی که من در آن زندگی می کردم جزء حوزه شهرداری مایاری بود و کشیشی که معمولاً به آن جا می آمد از این شهر بود که از طریق بزرگراه ۳۶ کیلومتر با محل ما فاصله داشت.

بتو: آیا شما در آن جا غسل تعمید شدید؟

کاسترو: نه من چند سال پس از تولد در سانتیاگو د کوبا غسل تعمید شدم. بتو: در آن موقع چند ساله بودید؟

کاسترو: فکر می کنم حدود پنج یا شش ساله بودم؛ من یکی از آخرین فرزندان خانواده بودم که غسل تعمید داده شدم.

اجازه بدهید یك چیز را برایتان توضیح بدهم: در آن منطقه نه كلیسا وجود داشت، نه كشیش و نه تعلیمات مذهبی و این جور چیزها. قبل از اینكه داستان غسل تعمید خودم را بگویم، باید روشن كنم كه در آن جا چیزهایی از قبیل تعالیم مذهبی وجود نداشت.

شما از من پرسیدید آیا آن صدها خانواده افراد معتقدی بودند یا نه؟ باید بگویم از نظر کلی آنها اشخاصی مؤمن بودند. به عنوان یك رسم همه در آنجا غسل تعمید داده می شدند. به خاطر می آورم کسانی را که تعمید نایافته بودند جهود صدا می کردند. من نمی توانستم معنی کلمه جهود را درك کنم، منظورم زمانی است که چهار یا پنج ساله بودم؛ فکر می کردم که جهود، یك پرنده سیاه رنگ پرسروصدا باشد و هر وقت کسی می گفت: «فلان کس جهود است» فکر می کردم در مورد آن پرنده صحبت می کند؛ این ها نخستین تأثرات و برداشتهای من بودند. هر کس که غسل تعمید داده نشده، یك جهود است.

در آنجا تعلیمات مذهبی وجود نداشت, مدرسه ما کوچك و غیرمذهبی بود و حدود ۱۵ تا ۲۰ کودك به این مدرسه می رفتند. از آنجا که کلاس آمادگی در آن محل وجود نداشت مرا به این مدرسه فرستادند. من سومین فرزند خانواده بودم و این مدرسه کلاس آمادگی من به حساب می آمد. زمانی مرا به آن جا فرستادند که بسیار کوچك بودم. جز فرستادن به مدرسه کار دیگری نمی توانستند با من بکنند و بنابراین همراه با خواهر و برادر بزرگترم به مدرسه فرستادند.

حتى نمي توانم به ياد بياورم خواندن و نوشتن را كي فرا گرفتم. تمام آنچه را به

خاطر می آورم این است که مرا بر نیمکت ردیف جلو نشانده بودند و من از آنجا می توانستم چیزهایی را که روی تخته سیاه می نوشتند ببینم و آنچه گفته می شد بشنوم؛ در نتیجه می توان گفت من در مدرسه ای خواندن و نوشتن را آموختم که در واقع کلاس آمادگی من بود. فکر می کنم همان جا بود که خواندن، نوشتن و حساب کردن را یاد گرفتم. اینکه چند سالم بود، باید بگویم احتمالاً چهار و شاید هم پنج سال.

در این مدرسه مسایل مذهبی تدریس نمی شد؛ در آنجا سرود ملی را یاد می دادند و در مورد پرچم کشور، و نشان ها و مدالها و چیزهایی از این قبیل صحبت می کردند، این مدرسه یك مدرسه دولتی بود.

خانواده ها اعتقادات مختلفی داشتند. اندیشه های مردم ده را درباره مذهب به خاطر می آورم؛ آنها به خدا و تعدادی از قدیسان اعتقاد داشتند؛ نام برخی از این قدیسان در ادعیه وجود داشت و می توان گفت اینها قدیسان رسمی بودند، اما از سایر مقدسین در ادعیه، خبری نبود؛ هر کس قدیس مخصوص به خود را داشت و نام خود را نیز از او می گرفت. به بچه ها می گفتند که روز قدیس آنها خیلی مهم است و وقتی این روز فرا می رسید بچه ها بسیار خوشحال بودند، بیست و چهارم آوریل روز قدیس من بود زیرا قدیس این روز فیدل نام داشت باید بدانید که برای من قدیس دیگری نیز وجود داشت.

بتو: فكر كنم نام فيدل از «كسى كه با ايمان است» مى آيد و هم چنين مى تواند اشاره اى به وفادارى باشد.

کاسترو: اگر این طور باشد، من کاملاً با نام خودم از جنبه ایمان و وفاداری مطابقت دارم؛ برخی از مردم، ایمان مذهبی دارند و برخی دارای انواع دیگری از ایمان هستند؛ من همیشه انسانی با ایمان، صادق و خوش بین بوده ام.

بتو: اگر شما ایمان نداشتید، پیروزی انقلاب در این کشور ممکن نمی شد. کاسترو: با این حال وقتی به شما بگویم چرا مرا فیدل نامیدند خواهید خندید. خواهید دید که علت این نام گذاری چندان هم به اعتقادات روستایی مربوط نبود.

من نامی نداشتم و به این علت نام فیدل را برایم انتخاب کردند که تعمید دهنده من فیدل نام داشت؛ اما قبل از اینکه دوباره در مورد غسل تعمید حرف بزنیه

اجازه بدهید توصیف محیط زندگی ام را به آخر برسانم.

بتو: یادتان باشد که باید دوباره درباره مادرتان نیز حرف بزنیم.

كاسترو: مطمئناً. اما مي خواهم اول محيط زندگي ام را از نظر مذهبي توصيف

کنم.

در آن زمان، دهقانان، انواع اعتقادات را داشتند؛ آنها به خدا، قدیسان و افراد مقدسی که در دعاها وجود نداشتند معتقد بودند.

بتو: به مریم مقدس اعتقاد داشتند؟

كاسترو: البته. اين يك اعتقاد عمومي بود. آنها به مادر نيكوكار ما نيز، كه قدیس نگهبان کوبا بود اعتقاد داشتند؛ تمامی آنها به شدت به او اعتقاد داشتند. به بسیاری از قدیسانی که در ادعیه نشانی از آنها نبود و از جمله قدیس لازاروس مطرود معتقد بودند. (لازاروس بیماری بود مطرود که پس از مرگ توسط حضرت عیسی زنده شد ـ م) مخصوصاً غیرممکن بود که کسی به لازاروس مقدس ایمان نداشته باشد؛ بسیاری از مردم نیز به ارواح اعتقاد داشتند ـ به خاطر می آورم که در کودکی داستانهای بسیاری درباره ارواح، اشباح و اجنه شنیده ام. مردم اعتقادات خرافی نیز داشتند. برخی از این اعتقادات را به یاد دارم از جمله اینکه اگر خروسی سه بار بخواند و جوابی دریافت نکند، به معنی این است که فاجعه ای اتفاق خواهد افتاد. اگر جغدی در شب از بالای سر آدم بگذرد و صدای بالها و ناله وی شنیده شود \_ گمان می کنم آنها این را آواز جغد می خواندند\_ این نیز نشانه مصیبت است. اگر نمکدان به زمین بیفتد و تکه تکه شود، تنها راه جلوگیری از بدبختی برداشتن مقداری نمك و پاشیدن آن روی شانه چپ است؛ انواع و اقسام این گونه خرافات وجود داشت. بنابراین، دنیایی که من در آن متولد شدم کاملاً بدوی بود زیرا انواع اعتقادات مبتنی بر خرافه در آن وجود داشت: ارواح، اشباح، حیواناتی که نشانه ویرانی بودند و بسیاری چیزهای دیگر. اینها چیزهایی است که از محیط زندگی خود **په** ياد مي آورم.

تمام خانواده ها این محیط را در زندگی خود منعکس می کردند و خانواده من نیز تا حدودی چنین بود؛ به همین دلیل است که من می توانم بگویم آنها مردمانی بسیار مذهبی بودند؛ مادرم یك مسیحی کاتولیك بود و اعتقادات و ایمانش کاملاً از

كليساى كاتوليك مايه مى گرفت.

بتو: آیا مادر شما عبادت کردن را به فرزندان خود می آموخت؟

کاسترو: خوب کاملاً نه. او عبادت می کرد، نمی توانم بگویم که او مرا آموزش داد زیرا وقتی حدود چهارونیم ساله بودم در سانتیاگو د کوبا به مدرسه فرستاده شدم. اما وقتی عبادت می کرد من صدایش را می شنیدم.

بتو: آیا دعا هم میخواند؟

کاسترو: ادعیه او شکرگزاری به درگاه خداوند و ستایش مریم مقدس بود. بتو: آیا او مجسمه ای از مریم نیکوکار داشت؟

کاسترو: مجسمه های بسیاری از مقدسین وجود داشت؛ مریم نیکو کار قدیس نگاهبان کوبا، ژوزف مقدس، مسیح و دیگر مقدسین. مجسمه هایی از دیگر قدیسان که کلیسای کاتولیك آنها را قبول دارد نیز وجود داشتند؛ تصویری نیز از لازاروس مقدس وجود داشت که از قدیسان رسمی کلیسای کاتولیك نبود.

مادر من مؤمن کاملاً پرشوری بود؛ او هر روز عبادت می کرد و همیشه برای مریم مقدس و سایر مقدسین شمع می افر وخت. او استجابت خواسته های خود را از آنها می خواست و به اشکال مختلف در مقابل آنان دعا می خواند؛ هم چنین برای هر یك از افراد خانواده که بیمار می شد و یا در موقعیت دشواری قرار می گرفت نذر و نیاز می کرد، اما نه تنها نذر می کرد، بلکه بدان عمل نیز می نمود.

این نذرها می توانست رفتن به صومعه و روشن کردن شمع و یا کمك کردن به اشخاص نیازمند باشد و این کار او اغلب اتفاق می افتاد.

خاله ها و مادر بزرگ من نیز مؤمنانی جدی بودند؛ پدر بزرگ و مادر بزرگ من ـ منظورم پدر و مادر بزرگ مادری ام هستند ـ تقریباً یك كیلومتر دور تر از خانه ما زندگی می كردند.

مرگ یکی از خاله هایم را که در حین وضع حمل اتفاق افتاد به یاد می آورم؛ مراسم به خاك سپاری اش را به خاطر دارم؛ اگر می توانستم زمان دقیق آن را مشخص کنم، می توانستم بگویم نخستین تصور من از مرگ در چه زمانی شکل گرفت؛ می دانستم که مصیبت بزرگی پیش آمده است؛ همه گریه می کردند، و حتی به خاطر می آورم که به خاطر کوچك بودنم در آن زمان، مرا به خانه یکی از خاله هایم که

با یك اسپانیایی ازدواج کرده بود و در یك کیلومتری خانه ما زندگی می کرد بردند. بتو: آیا مادر و فرزند هر دو مردند یا فقط مادر درگذشت؟

کاسترو: مادر درگذشت، و نوزاد که یك دختر بود با ما بزرگ شد؛ این نخستین چیزی است که من در مورد مرگ به خاطر می آورم: مرگ خاله ام.

پدربزرگ و مادربزرگ مادری ام خیلی فقیر بودند؛ والدین آنها نیز فقیر بودند؛ پدر بزرگم با گاو و گاری اش نیشکر حمل می کرد؛ او نیز مانند مادرم در بخش غربی کشور یعنی استان پیناردل ریو متولد شده بود؛ در اوایل قرن حاضر او همراه بقیه خانواده در یك گاری که گاو آن را می کشید به سوی جایی که آن را ایالات شرقی می خواندند و یك هزار کیلومتر با خانه اش فاصله داشت کوچ کرد و در آن جا ساکن شد.

بتو: چه کسانی با او آمدند؟

کاسترو: پدربزرگم و تمامی خانواده اش: مادرم، دایی ها و خاله هایم. دو نفر از برادران مادرم نیز در آن جا گاری و گاو داشتند و از این راه روزگار می گذراندند.

همان طور که داشتم میگفتم، مادربزرگم خیلی مذهبی بود. باید بگویم که اعتقادات مذهبی مادر و مادربزرگم نتیجه سنتهای خانوادگی بود. هر دوی آنها اعتقادات محکمی داشتند.

به یاد می آورم که بعد از پیروزی انقلاب در سال ۱۹۵۹، یك بار در هاوانا به دیدن آنان رفتم؛ آنها با هم زندگی می کردند و مادربزرگم سلامتی خود را تا حدودی از دست داده بود؛ اطاق پر از شمایل قدیسان و اوراد و ادعیه بود؛ در مدتی که ما می جنگیدیم و با خطرات بسیاری روبر و بودیم، مادر و مادربزرگم انواع نذر و نیازها را برای زندگی و سلامت ما کرده بودند. این واقعیت که ما از آن نبردها زنده بیرون آمدیم، می بایست ایمان آنها را عمیقاً افزایش داده باشد.

من به اعتقادات آنان احترام بسیاری می گذاشتم؛ آنها در مورد نذرهایی که کرده بودند و ایمانی که داشتند برای من حرف زدند و این مربوط به روزهای بعد از زمانی است که انقلاب در ۱۹۵۹ پیروز شد.

من همیشه به حرفهای آنها با توجه و احترام زیادی گوش می کردم. هر چند که در درك مفهوم جهان مانند آنها فكر نمی كردم، اما هر گز در باره این گونه مسایل با آنها بحث نمی کردم؛ زیرا می دیدم که چگونه احساسات مذهبی و اعتقادات آنان موجب توانایی و شجاعت و آرامش آنها می شود؛ البته احساسات آنان نه خشك و نه از روی تعصب بود بلکه چیزی کاملاً مخصوص به خود آنها و عمیقاً از روی احساس بود. این اعتقاد جزیی از سنتهای خانوادگی بود.

فکر می کنم پدرم بیشتر به دنبال مسایل دیگری مانند موضوعات سیاسی، مبارزات روزمره و برنامهریزی کارها و فعالیتها بود. اظهارات او بیشتر در مورد مسایلی غیر از امور مذهبی بود. بندرت می شنیدیم که در مورد مذهب اظهارنظر کند؛ شاید در مورد مسایل مذهبی شك داشت. پدرم یك چنین آدمی بود.

این آن چیزی است که در مورد محیط زندگی و تأثرات اولیه ام درباره مسایل مذهبی به خاطر دارم؛ به این ترتیب می توان گفت من به ویژه به خاطر مادر و مادر بزرگم، به یك خانواده مذهبی تعلق دارم. هر چند که اجداد پدری خودم را هرگز ندیدم، اما فکر می کنم آنها نیز خیلی مذهبی بوده اند. من در مورد احساسات مذهبی از طریق مادرم و خانواده او آگاهی یافتم.

بتو: داشتید در مورد غسل تعمید و نام خودتان حرف میزدید.

کاسترو: بله. علت انتخاب نام فیدل برای من جالب است. تمام کشاورزان ناحیه، ترتیبات غسل تعمید را مراسم بسیار مهمی میدانستند و حتی کسانی که زمینه مذهبی نداشتند به آن اهمیت میدادند. مراسم تعمید را همه دوست داشتند. از آنجا که در آن روزها خطر مردن بسیار زیاد و امید به زندگی بسیار کم بود، خانوارهای کشاورز معتقد بودند که تعمید دهنده پدر دوم بچه است. انتظار میرفت که تعمید دهنده به کودك کمك کند. اگر پدر بچه می مرد، بالاخره کسی را داشت که می بایست به او کمك کرده و حمایتش کند. این احساسات بسیار ریشه دار و عمیق بود.

روستائیان برای مراسم تعمید فرزند خود مورد اطمینان ترین دوستان خود را انتخاب می کردند. برخی اوقات پدر تعمیدی عموها و یا دایی ها بودند؛ من می باید از خواهرم و برادرم رامون که دومین فرزند خانواده است بهرسم که پدر تعمیدی آنها چه

۱. حد متوسط عمر ـ م.

کسی بوده است. اما گمان می کنم باید یکی از دایی ها یا عموها باشد.

ما فرزندان ازدواج دوم پدرمان بودیم؛ او از نخستین ازدواج خود نیز فرزندانی داشت و به خاطر می آورم که ما آنها را می شناختیم؛ من سومین فرزند از دومین ازدواج پدرم بودم و در مجموع هفت فرزند بودیم. چهار دختر و سه پسر.

قرار بود من پسر تعمیدی یکی از دوستان پدرم باشم؛ او مرد بسیار ثر و تمندی بود که با پدرم بده بستان هایی داشت؛ او برخی اوقات برای خرجی خانه و مخارج دیگر به پدرم پول قرض می داد. نرخ بهره ای که از پدرم دریافت می کرد ثابت بود و او نقش بانك خانوادگی ما را بازی می کرد. وی پولدار و بسیار ثر و تمند تر از پدر من بود؛ مردم می گفتند میلیونر است ولی در مورد پدرم هیچ کس چنین حرفی نمی زد؛ میلیونر بودن در آن روزها امری و اقعاً خارق العاده بود و چنین معنی می داد که شخص خیلی خیلی پولدار است. این در زمانی بود که مردم هر روز حدود یك دلار یا یك پز و در آمد داشتند. میلیونر کسی بود به اندازه یك میلیون بر ابر در آمد روزانه یك فرد عادی پول داشت. در آن زمان دارایی پدر من نمی توانست چنین ارزشی داشته باشد؛ هر چند که پدرم وضع خوبی داشت، اما میلیونر نبود.

آن مرد انتخاب شد تا پدر تعمیدی من باشد؛ او مرد بسیار ثر و تمندی بود که در سانتیاگو د کوبا زندگی می کرد و در تمام ایالت منافع تجاری داشت. وضع طوری بود که پدر تعمیدی من و کشیش که بنا بود مراسم غسل تعمید را انجام دهد هیچ وقت به طور توامان در بیران حاضر نبودند؛ در دورانی که منتظر بودیم آنها با هم به بیران بیایند، من تعمید داده شده نبودم و یادم می آید که مردم می گفتند «او یك جهود است». من چهار یا پنج ساله بودم ولی مردم زود قضاوت می کردند، می گفتند که جهود هستم. من معنی کلمه جهود را نمی دانستم اما از آنجا که این اصطلاح خوشایند نبود بدون شك مفهومی منفی در آن وجود داشت. تمام اینها به خاطر این بود که غسل بدون شك مفهومی منفی در آن وجود داشت. تمام اینها به خاطر این بود که غسل بعمید داده نشده بودم و حقیقتاً مستحق سرزنش هم نبودم.

حتی قبل از اینکه غسل تعمید بیابم، مرا به سانتیاگو د کوبا فرستادند؛ معلم من خانواده ام را متقاعد ساخته بود که استعداد صنعتی زیادی دارم؛ او به خانواده گفته بود که من باهوشم و استعداد فراگیری دارم؛ دلیل واقعی اینکه مرا در حدود پنج سالگی به سانتیاگو د کوبا فرستادند همین بود؛ مرا از دنیایی که در آن بدون روبرو

بودن با مشکلات مادی زندگی می کردم، به شهری فرستادند که در آن با فقر گرسنگی زندگی کردم.

بتو: وقتى پنج ساله بوديد؟

کاسترو: بله. در زمانی که پنج سالم بود و قبلاً گرسنگی را تجربه نکرده بودم. بتو: چرا فقیر بودید؟

کاسترو: به خاطر اینکه خانواده معلم خودشان فقیر بودند؛ معلمم تنها عضو خانواده بود که پول درمی آورد؛ در حدود سالهای ۱۹۳۱ یا ۱۹۳۲، و دوران بحران اقتصادی دهه سی بود. خانواده متشکل بود از دو خواهر و پدرشان، و تنها یکی از دو خواهر شاغل بود.

برخی اوقات مزدی به او نمی دادند و یا پرداخت دستمزدش به تأخیر می افتاد؛ در سالهای بحران بزرگ اقتصادی اوایل دهه سی، اغلب اوقات دستمزدها پرداخت نمی شد و مردم خیلی فقیر بودند.

در سانتیاگو د کوبا در خانه ای بسیار کوچك زندگی می کردم که در مواقع بارندگی سقف آن همانند یك غربال چکه می کرد؛ آن خانه هنوز وجود دارد و خراب نشده است؛ در طول سال تحصیلی معلم برای تدریس به بیران می رفت و خواهر او می بایست با دستمزد وی زندگی کند؛ خانواده ام برای مخارج من ۴۰ پزو در می فرستادند که قدرت خرید آن در آن هنگام معادل قدرت خرید ۳۰۰ یا ۴۰۰ پزو در حال حاضر بود.

در آنجا، غیر از من خواهر بزرگم نیز زندگی می کرد؛ در شرایط فقر، دستمزدهایی که پرداخت نمی شد و این واقعیت که صاحبخانه می خواست پس اندازی نیز داشته باشد، پول زیادی برای خوراك باقی نمی ماند؛ پنج نفر می بایست در آن خانه غذا بخورند و بعداً هم شش نفر شدیم زیرا برادرم رامون نیز چند ماه بعد به ما پیوست؛ در ظرف کوچك غذای ما کمی برنج، مقداری لوبیا، سیب زمینی، موز سبز و چیزهایی از این قبیل وجود داشت. قابلمه غذا سر ظهر وارد می شد. در ابتدا به پنج قسمت، و وقتی رامون نیز به ما پیوسته بود به شش قسمت تقسیم می شد و شام و ناهار ما به حساب می آمد؛ من همیشه فکر می کردم اشتهایی زیاد دارم و غذا نیز همیشه بسیار لذیذ به نظر می رسید. بهرحال، این بود که من

همیشه گرسنه بودم. دوران سختی بود.

بعدها، خواهر معلم با کنسول هائیتی در سانتیاگو د کوبا ازدواج کرد، از آنجا که من در آن زمان آنجا بودم و پدر تعمیدی ثروتمند من نیز پیدایش نمی شد، هنوز تعمید نیافته بودم ـ حدوداً پنج ساله، و آن طور که دیگران می گفتئد جهود بودم زیرا تعمید نشده بودم و حتی نمی دانستم چه معنی دارد ـ می بایست برای این کار راه حلی بیابند. حدس می زنم استفاده از لغت جهود به برخی تعصبات مذهبی مرتبط باشد که بعداً می توانیم درباره آن صحبت کنیم. به هر حال بالاخره من تعمید داده شدم و کنسول هائیتی پدر تعمیدی من شد زیرا با بلن یعنی خواهر معلم ازدواج کرده بود که دختر خوش قلبی بود. این دختر معلم پیانو بود اما شغل و یا شاگردی نداشت.

بتو: پس بالاخره پدر تعمیدی شما دوست ثروتمند پدرتان نبود.

کاسترو: نه، آن مرد ثروتمند پدر تعمیدی من نشد بلکه کنسول فقیرترین کشور آمریکای لاتین در سانتیاگو د کوبا مرا تعمید داد. معلم نیز که یك مستیزو بود مادر تعمیدی من شد.

بتو: آيا آنها هنوز زنده اند؟

کاسترو: خیر. آنها خیلی پیش مردند؛ من نسبت به آنها هیچ احساس رنجیدگی ندارم چرا که معلم این کار را به خاطر منفعت مادی اش انجام داد ـ خانواده ام برای گذران هر یك از ما در هر ماه ۴۰ پزو به آنها می پرداخت. اما آن دوران در زندگی من سخت گذشت.

یك روز بعدازظهر آنها مرا به كلیسای جامع سانتیاگو د كوبا بردند. تاریخ دقیقش را به یاد نمی آورم؛ محتملاً شش ساله بودم كه بالاخره تعمید یافتم زیرا قبل از اینكه مرا به كلیسای جامع سانتیاگو د كوبا ببرند مدتی به من سخت گذشت. آنها مرا به آب مقدس آغشته و تعمید دادند تا به صورت یك شهروند معمولی دربیایم. آدمی مثل سایر آدمها چرا كه بالاخره تعمید داده شدم. من یك پدر تعمیدی و یك مادر تعمیدی داشتم هر چند كه پدر تعمیدیام میلیونری نبود كه آنها در ابتدا برگزیده بودند.

دورگهٔ اروپایی ـ آمریکای لاتین ـ م.

به هرحال، یکی از برادرزادگان او یکی از ارزشمندترین رفقای ماست که برای انقلاب کار کرده است: یك اقتصاددان برجسته، پرکار، یك فرمانده قابل، یعنی یك اقتصاددان و یك کمونیست بوده است، هر چند اقتصاددان و یك کمونیست بوده است، هر چند که برادرزاده همان ثر وتمندی است که قرار بود پدر تعمیدی من باشد اما نشد، ولی به هرحال نام خود را به من اهدا کرد. او نام خود را روی من گذاشت و به همین دلیل فیدل نامیده شده ام زیرا کسی که قرار بود پدر تعمیدی من باشد فیدل نام داشت. پس بینید چگونه آدمی می تواند صرفاً از روی شانس اسم مناسبی داشته باشد. این نام بینا چیز مناسبی بود که من در تمام آن دوران دریافت کردم.

بتو: نام آن کنسول چه بود.

كاسترو: لوئيس هيبرت

بتو: بنابراین ممکن بود نام شما لوئیس کاسترو باشد.

کاسترو: اگر آنها از همان ابتدا کنسول را برای تعمید انتخاب کرده بودند من می توانستم لوئیس کاسترو نامیده شوم. بالاخره، در تاریخ لوئیس های خیلی با اهمیتی هم وجود داشته اند.

بتو: بله، چند تایی.

کاسترو: تعداد زیادی از شاهان و مقدسین لوئیس نام داشته اند. آیا تا به حال پاپی به نام لوئیس وجود داشته است؟

بتو: به خاطر نمی آورم. در تاریخ زندگی پاپها مطالعه نکرده ام اما برادری دارم که لوئیس نام دارد.

کاسترو: آنها می توانستند برای تعمید دادن من شش سال صبر کنند اما برای گذاشتن نامی به روی من نتوانستند شش سال صبر کنند؛ من این نام را مدیون آدم خیلی ثروتمندی هستم ـ هر چند که او مثل مرد ثروتمندی که در انجیل از او یاد می شود نبود. صحبت کردن در مورد کسانی که مدتهاست مرده اند ناراحت کننده است، اما پدر تعمیدی بالقوهٔ من به اینکه آدم ناخن خشك و کنسی است معروف بود. فکر کنم او وجه مشترکی با سلف خود در کتاب مقدس نداشت.

بتو: من هم چنین فکر نمی کنم.

كاسترو: او هداياي زيادي به من نداد در واقع تا آنجا كه به ياد مي آورم، هيچ

هدیه ای نداد. او فقط با نرخ ثابتی که فکر می کنم از نرخهای کنونی بسیار پائین تر بود، به پدرم پول قرض می داد. فکر می کنم نرخ ثابت بهره ای که پدرم پرداخت می کرد شش درصد بود.

کمی بعد این مرد در زمره سیاستمداران درآمد و حتی میخواست نماینده کنگره بشود. واضح است در مورد تعلق حزبی او پرسش خواهید کرد. حزب حاکم؛ او همیشه از حزب حاکم طرفداری می کرد. بعدها یکی از پسرانش که در زمره اعضای حزب مخالف بود به عنوان نماینده کنگره انتخاب شد و بنابراین او ضرری نکرد؛ بیاد می آورم که وقتی مبارزات انتخاباتی شروع شد، پدرم از او حمایت کرد؛ درسهایی که من در دوران کودکی در مورد دموکراسی فرا گرفتم در همین جریان قابل دیدن است؛ در زمان انتخابات پول زیادی در خانه ما توزیع می شد؛ واضح تر بگویم، خانواده ما در هر انتخاباتی مقدار زیادی پول خرج می کرد تا به دوستش کمك کند. به عبارت دیگر پدرم پول فراوانی برای کمك به کاندیدای خود صرف می کرد. این بود سیاستی که در آن دوران وجود داشت.

البته پدر من به عنوان یك زمین دار اكثر آراء را تعیین می كرد چرا كه بسیاری از مردم حتی خواندن و نوشتن بلد نبودند، در آن زمان دادن یك كار به اشخاص در مناطق روستایی لطف بزرگی به حساب می آمد و دادن اجازه به دیگران برای زندگی كردن روی زمین نیز همین طور بود. در نتیجه كشاورز و یا كارگری كه این لطف در حق او می شد و همچنین تمام اعضای خانواده اش می بایست از این حامی خود سهاسگزار باشد و به كاندیدای او رأی بدهد؛ علاوه بر این عده ای كارچاق كن نیز وجود داشتند. این افراد چه كسانی بودند؟ متخصصان سیاست. البته متخصص نه به معنی اینكه آنها مشاورانی باشند كه مسایل اجتماعی حقوقی یا اقتصادی را خوب فرا گرفته اند، بلكه كشاورزانی بودند زرنگ، كه در همه مناطق وجود داشتند و فرا گرفته اند، بلكه كشاورزانی بودند زرنگ، كه در همه مناطق وجود داشتند و پول، آرای مردم را در انتخابات مختلفی مانند انتخابات شهرداری ها، ولایات، نمایندگان مجلس، سناتورها و حتی انتخابات ریاست جمهوری می خریدند. در آن نمایندگان مجلس، سناتورها و حتی انتخابات ریاست جمهوری می خریدند. در آن زمان مبارزه انتخاباتی از طریق تلویزیون و یا رادیو وجود نداشت. فكر می كنم هزینه این كارها حتی بیشتر بود.

بتو: این شیوه هنوز هم در برزیل معمول است.

کاسترو: من آن نوع مبارزه انتخاباتی را به یاد می آورم. در آن زمان ده سال داشتم. وقتی ده ساله بودم چیزهای زیادی از سیاست می دانستم چرا که خیلی چیزها را دیده بودم.

حتى به ياد مي آورم كه وقتى طي يك دوره انتخابات براى تعطيلات به خانه رفته بودم \_ از وقتی ۵ سالم بود برای درس خواندن به شهر رفته بودم \_ وجود یك گاوصندوق در اتاقی که در آن میخوابیدم مرا ناراحت می کرد. میدانید که بچهها دوست دارند صبحها زیاد بخوابند اما من نمی توانستم بخوابم زیرا از صبح خیلی زود \_ ساعت ۵/۵ \_ رفت و آمد خیلی زیادی به خاطر مسأله انتخابات جریان داشت. در گاوصندوق دائماً با صدای گوشخراش فلز که نمی شد از بلند شدن آن اجتناب کرد، باز و بسته می شد. دلالان رأی رفت و آمد می کردند تا پول دریافت كنند؛ اجازه بدهيد بگويم كه تمام اينها با كمال خلوص نيت انجام مي شد زيرا پدرم آن را به خاطر دوستی انجام نمی داد؛ غیر از مسأله پرداخت وام حتی یك نمونه به یاد ندارم که دون فیدل مشکلی از پدرم را حل کرده و یا به او برای مبارزه انتخاباتی یولی داده باشد. پدرم به اختیار و میل خودش این مخارج را تقبل می کرد. سیاست در آن زمان چنین شکلی داشت و این همان چیزهایی است که من در بچگی یاد گرفتم. کسانی بودند که به ویژه در مناطق دورافتاده کنترل تعداد مشخصی از آراء را در دست خود داشتند اما رأی کسانی که در مناطق کمتر دورافتاده زندگی می کردند، مستقیماً توسط مباشران مزارع کنترل می شد اما دلالان رأی که ۸۰ تا ۱۰۰ رأی را در اختیار دانشتند از فواصل ۴۰ و ۸۰ کیلومتری می آمدند. سپس می بایست آراء جمع شده به گروه نمایندگان ناظر بر رأی گیری ارائه شود. در غیر این صورت دلال رأی اعتبار، یاداش و یا شغل خود را از دست می داد. مبارزه انتخاباتی در کشور ما چنین صورتی داشت. مردی که قرار بود پدر تعمیدی من باشد نماینده مجلس شد و کنسول هائیتی یعنی پدر واقعی تعمیدی من که فقیر بود بعدها به گرفتاری دچار گشت. در سال ۱۹۳۳ \_ زمانی که ۷ ساله بودم \_ حکومت خودکامه ماچادو توسط یك انقلاب

۱. به نظر می رسد کلمه درصد در متن انگلیسی جا افتاده باشد ـ م.

سرنگون شد که این انقلاب در ابتدای کار قوانینی با ماهیت ملی گرایانه برقرار کرد. در آن دوره بسیاری از مردم بیکار بودند و گرسنگی می کشیدند در حالی که به عنوان مثال بسیاری از فروشگاه های هاوانا که متعلق به اسپانیایی ها بودند فقط افراد اسپانیایی را استخدام می کردند. تقاضایی عمومی وجود داشت مبنی بر اینکه باید درصد مشخصی از مشاغل به کوبایی ها اختصاص داده شود. شاید این تقاضا در ماهیت خود امر درستی بود، اما در عمل در مواردی به مقررات ظالمانه منجر شد و باعث از دست رفتن شغل برای گروهی شد که هر چند خارجی بودند، اما فقیر بوده و راه دیگری برای گذران زندگی نداشتند.

می توانم هنوز با اندوه \_ اندوهی عمیق \_ به یاد بیاورم که چگونه به عنوان مثال در سانتیاگو د کوبا و سایر نقاط ایالت شرقی اخراج مهاجران اهل هائیتی که سالهای بسیار در کوبا زندگی کرده بودند شروع شد. این مردم سالها قبل کشور خود را به خاطر فرار از قحطی ترك کرده بودند. آنها به کشت و برداشت نیشکر اشتغال داشتند و فداكاری های بزرگ و با عظمتی می کردند. دستمزد آنان آنقدر کم بود که تقریباً می شد گفت بردگی می کنند. فکر می کنم \_ و در واقع کاملاً مطمئن هستم \_ بردگان قرن نوزدهم سطح زندگی بالاتری نسبت به این مردم داشتند و از آنها بهتر مواظبت می شد.

بتو: از نظر غذا و بهداشت.

کاسترو: با بردگان همچون حیوانات رفتار می شد اما به آنها غذا می دادند و از آنها مراقبت می کردند تا زنده بمانند و باز هم تولید کنند؛ از آنها هم به عنوان جزیی از دارایی و مزارع مواظبت می شد. اما این دهها هزار مهاجر هائیتی یایی، تنها زمانی می توانستند چیزی بخورند که کار کنند و هیچکس اهمیتی نمی داد که آیا زنده اند یا از بی غذایی خواهند مرد. آنها از انواع محرومیتها رنج بردند.

آنچه انقلاب سال ۱۹۳۳ نامیده می شود، در واقع حرکتی بود مبارزه جویانه و طغیان آمیز بر علیه بی عدالتی و ظلم؛ شعار آن ملی کردن شرکت برق و سایر شرکتهای خارجی و همچنین ملی کردن اشتغال بود. به نام ملی کردن اشتغال، دهها هزار نفر از مهاجران هائیتی یایی با بی رحمی به هائیتی باز پس فرستاده شدند. طبق اندیشه های انقلابی ما، این رفتار غیرانسانی بود. بر آنان چه گذشت؟ چند نفر از

آنان توانستند زنده بمانند؟

پدر تعمیدی من در آن زمان هنوز کنسول هائیتی در سانتیاگو د کوبا بود و یك کشتی بزرگ که دو دودکش داشت و لاسایه نامیده می شد در بندر پهلو گرفت؛ مرا نیز برای تماشا به آنجا برده بودند زیرا ورود کشتی دو دودکش دار به سانتیاگو د کوبا یك حادثه استثنایی بود؛ کشتی پر بود از مهاجران هائیتی یایی که در اخراج از کوبا به کشورشان باز می گشتند.

کمی بعد پدر تعمیدی من شغل خود را از دست داد و فکر می کنم که درآمدی نداشت میچ درآمدی و او نیز به هائیتی برگشت؛ مادر تعمیدی من سالها تنها ماند و شوهر او تنها بعد از گذشت چندین سال به کوبا برگشت؛ در آن زمان من نوجوان بودم. او به بیران برگشت و در آنجا پناه گرفت و مدتی زندگی کرد. وی راهی برای گذران زندگی نداشت.

بتو: چه موقع در مدرسه مذهبی ثبت نام کردید؟

كاسترو: وقتى به كلاس اول رفتم.

بتو: چند ساله بودید؟

کاسترو: خب، باید فکر کنم. باید شش سال و نیم یا هفت ساله بوده باشم. بتو: نام آن مدرسه برادران مسیحی بود؟

كاسترو: بله. قصه آن بسيار طولاني است.

در دوره ای که درباره آن به شما گفتم، زمانی که بسیار کوچك بودم مرا به سانتیاگو د کوبا فرستادند؛ بسیاری نیازهای تأمین نشده داشتم و به مشکلات زیادی برخورد کردم؛ حدود یك سال بعد، اوضاع تا حدودی بهبود یافت. در درجه اول والدین من از مشکلاتی که با آنها روبرو بودم باخبر شدند. آنها اعتراض کردند و حتی مرا به بیران برگرداندند. اما بعد از اعتراض، توضیحات معلم و در نتیجه مصالحه، مرا به خانه او در سانتیاگو د کوبا عودت دادند، البته بعد از این رسوایی اوضاع بهتر شد. اینکه در مجموع چقدر آنجا ماندم، حداقل دو سال می شود. در ابتدا به مدرسه فرستاده نشدم و مادر تعمیدی ام به من درس می داد. درسهایی که به من داده می شد شامل جمع، تفریق، ضرب و جدول تقسیمی بود که پشت دفتر چه ام چاپ شده بود. من این آموزشها را با تمام وجود فرا گرفتم. فکر می کنم آنها را آنقدر خوب یاد

گرفتم که هرگز فراموش نکرده ام. برخی اوقات محاسبات را با سرعتی کامپیوتری انجام میدهم.

بتو: بله. این نکته را دیشب متوجه شدم.

کاسترو: این طور بود. من کتابچهای نداشتم و فقط دفترچه و تعدادی یادداشت داشتم و البته حساب، خواندن، نوشتن و یادداشت برداری را فرا گرفتم، هجی کردن و دستخط من می بایست تا حدودی پیشرفت کرده باشد. تنها جنبه مفید، تجربه سختی، شرایط مشکل، دشواری ها و فداکاری بود. فکر کنم از جنبه درآمدی که آن خانواده از پرداختهای خانواده من نصیب می برد، من قربانی سودجویی آنها بودم.

همچنین سه مرد عاقل را به خاطر دارم. یکی از اعتقاداتی که در سن پنج، شش و هفت سالگی به کودکان تلقین می شد، اعتقاد به وجود سه مرد عاقل بود. شما در مورد اعتقادات مذهبی پرسیدید و باید بگویم یکی از نخستین چیزهایی که به ما یاد می دادند به آنها اعتقاد داشته باشیم، وجود داشتن سه مرد عاقل بود.

وقتی برای اولین بار سه مرد عاقل برای من هدیه آوردند می بایست سه یا چهار ساله بوده باشم. حتی چیزهایی را که برایم آورده بودند به خاطر دارم: مقداری سیب، یك اسباب بازی که ماشین بود ـ یا چیزهایی شبیه آن ـ و مقداری شیرینی،

بتو: این موضوع در برزیل تفاوت دارد. در آنجا هدایا را در کریسمس می دهند و در اینجا در ششم ژانویه.

کاسترو: ششم ژانویه روز تعمید مسیح بود. به ما می گفتند سه مرد عاقل که برای تجلیل از مسیح به هنگام تولد وی مسافرت کرده بودند، هر سال در این روز برای بچه ها هدیه می آورند.

من سه بار ششم ژانویه را در نزد آن خانواده به سر بردم. در نتیجه می بایست سه یا دو سال و نیم با آنها زندگی کرده باشم.

بتو: بنابراین بابانوئل سرمایه دار هیچ گاه در کوبا مقبولیت نیافت؟

کاسترو: نه، هرگز. آنچه که ما داشتیم سه مردعاقل بود که سوار بر شتر بودند. بچه ها به این سه مردعاقل که کاسپار، ملکیور و بالتازار نام داشتند نامه می نوشتند. هنوز نخستین نامه ای را که نوشتم به یاد دارم. وقتی پنج سالم بود این نامه را نوشتم و

همه چیز از آنها خواستار شدم: ماشین، قطار، دوربین فیلم برداری، و مانند اینها. نامه بلند بالایی در پنجم ژانویه به سه مردعاقل نوشتم. مقداری علف پیدا کردم و با مقداری آب زیر تختخوابم گذاشتم. اما بعداً ناامید شدم.

بتو: علف به چه درد می خورد؟

کاسترو: چون سه مرد عاقل با شتر مسافرت می کردند می بایست برای آنان علف و آب فراهم کرد و زیر تختخواب گذاشت.

بتو: همه را با هم؟

کاسترو: یا به صورت مخلوط و یا جدا، ولی در کنار یکدیگر.

بتو: چقدر جالب، در این مورد چیزی نمی دانستم.

کاسترو: می بایست برای شترها آب و علف فراهم کرد، مخصوصاً اگر کسی می خواست سه مردعاقل برای او مقدار زیادی هدیه، یعنی هرچه که در نامهاش نوشته بود، بیاورند می بایست برای شترها آب و علف تهیه کند.

بتو: پس خود سه مردعاقل چه چیز می خوردند؟ ر

کاسترو: راستش نمی دانم؛ هیچکس فکر نمی کرد که برای سه مرد عاقل نیز غذایی بگذارد. شاید به همین دلیل است که آنها نسبت به من چندان بخشنده نبودند. شترها علف را خوردند و آب را نوشیدند ولی من در مقابل هدایای کمی دریافت کردم. به یاد می آورم که نخستین هدیه من یك ترومیت کوچك مقوایی بود که فقط نوك آن از فلزی مانند آلومینیوم ساخته شده بود. نخستین هدیه من ترومیتی به اندازه یك مداد بود.

سه سال پشت سر هم، یعنی سه بار، ترومپت به من هدیه شد. میبایست موسیقیدان می شدم. با این همه.... در سال دوم سه مرد عاقل ترومپتی برای من آوردند که نیمی از آن مقوا و نیم دیگرش از آلومینیم بود. سومین دفعه ترومپت سه کلید کوچك داشت و تمام آن از آلومینیوم ساخته شده بود.

در آن وقت به مدرسه می رفتم؛ وقتی سومین سال را در آنجا به سر آوردم، مرا به مدرسه فرستادند و بعد تحولات شروع شد.

بتو: كدام مدرسه؟

كاسترو: مدرسه لاسايه. يك سالونيم پس از اينكه در سانتياگو د كوبا بودم ـ

مدت آن را دقیقاً به خاطر نمی آورم. باید آن را حساب کنم ـ مرا به مدرسه لاسایه فرستادند که چند محله آن طرف تر بود. صبح به مدرسه می رفتم و ظهر برای ناهار به خانه برمی گشتم. در آن موقع دیگر ناهار داشتیم و از گرسنگی خبری نبود. سپس به مدرسه برمی گشتم. وقتی در مدرسه ثبت نام کردم کنسول هائیتی یعنی پدر تعمیدی من هنوز با ما زندگی می کرد. این یك قدم بزرگ به جلو بود. زیرا من بالاخره به مدرسه رفتم.

در آنجا، تعلیمات مذهبی را به شکل سیستماتیك آموزش می دادند که شامل مسایل مذهبی و برخی از اجزای تاریخی انجیل بود. من کلاس اول بودم. می بایست شش سال و نیم و یا هفت ساله بوده باشم زیرا آنها مرا در عقب کلاس نشاندند؛ من می بایست خواندن و نوشتن را خیلی زودتر یاد می گرفتم اما آنها دو سال از زندگی مرا هدر داده بودند. می توانستم شاگرد کلاس سوم باشم.

وقتی رفتن به مدرسه را شروع کردم، روش آموزش نظم و ترتیب داشت. اما مهمترین موضوع این بود که ابزار کار و محیط من بهتر می شد. برای نخستین بار معلم، کلاس، و دوستانی برای بازی داشتم و قادر به فعالیت هایی بودم که وقتی دانش آموز تنهایی بودم و حساب کردن را از جدول پشت دفترچه ام یاد می گرفتم، فاقد آنها بودم. این وضعیت تا وقتی که به نخستین عمل شورشگرانه خود در زمانی که هنوز خیلی جوان بودم دست زدم، ادامه داشت.

بتو: چه چیزی باعث این کار شد؟

کاسترو: از اوضاع خسته شده بودم. در خانهٔ معلم اغلب مرا کتك می زدند و اگر درست رفتار نمی کردم تهدید می کردند مرا به مدرسه شبانه روزی خواهند فرستاد. سپس بالاخره یك روز فهمیدم که در مدرسه شبانه روزی باشم، بهتر از بودن در آن خانه است.

بتو: چه کسی شما را تهدید می کرد؟ برادر و خواهرتان؟

کاسترو: مادر و پدر تعمیدی ام و معلم در اوقاتی که در تعطیلات بود ـ همه این کار را می کردند.

بتو: مادر تعمیدی و دیگر بزرگترها.

كاسترو: بله.

بتو: چگونه عصیان کردید؟

کاسترو: آنها تحصیلات فرانسه داشتند و زبان فرانسه را به خوبی حرف می زدند. فکر می کنم به همین دلیل با کنسول آشنا شده بودند. دقیقاً به خاطر نمی آورم که آنها کجا و چگونه فرانسه خوانده بودند. نمی دانم که آیا فرانسه رفته بودند یا در مدرسه ای در هائیتی آموزش یافته بودند. می دانستند چطور فرانسه صحبت کنند و رفتار کاملاً مبادی آداب داشتند؛ البته زمانی که خیلی کوچك بودم این نوع رفتارها به من آموخته شده بود. بین اخلاقیات آنها، یکی هم این بود که شخص نمی بایست هیچ چیز را از دیگران درخواست کند. فقیر ترین بچه ها معمولاً پولی برای خرید یك رایادو و یا گرانیزادو که نوعی تنقلات بچه گانه بود داشتند، اما من نمی توانستم از آنها بخواهم کمی هم به من بدهند. زیرا طبق مقررات آموزشی فرانسوی چنین کاری ممنوع بود. اگر من از دیگری می خواستم مقداری از آنچه که می خورد به من بدهد، آن بچه از روی خودخواهی طبیعی کودکانه و فقر شدیدی که در آن دوران حاکم بود – آن بچه ها می دانستند که من باید چه مقرراتی را رعایت کنم – می گفتند «این کار تو گدایی است و من می روم خبر می دهم».

آن خانواده چنین قانونی داشت و من نمی خواهم از آن انتقاد کنم اما در میان آنها آدم می بایست این کار را بکند، آن کار را نکند و دستوراتی از این قبیل. مقررات زیادی می بایست رعایت می شد. می بایست به روش تحصیل کرده ها حرف زد. صدای آدم نمی باید بلند می شد. طبیعتاً نمی شد به زبان عامیانه حرف زد؛ وقتی تهدید کردند مرا به مدرسه شبانه روزی می فرستند، من خسته شده بودم و از اتفاقی که قبلاً رخ داده بود آگاه بودم. من فهمیده بودم که مرا در گرسنگی نگاه داشته اند و با من بخوبی رفتار نکرده اند. جزئیات همه چیز را به شما نگفته ام، زیرا نمی خواهم این مصاحبه یک اتوبیوگرافی باشد؛ می خواهم فقط به مسائلی ببردازم که برای شما جالب است. بنابراین یک روز که به مدرسه رفتم عمداً زیر پا گذاشتن تمام قوانین و مقررات را شروع کردم. در رفتاری که به یک سری اعمال کاملاً عصیانگرانه ختم مقررات را شروع کردم. در رفتاری که به یک سری اعمال کاملاً عصیانگرانه ختم شد، و هدف از انجام آنها فرستاده شدنم به مدرسه شبانه روزی بود، صدایم را بلند کردم و تمامی کلماتی را که از گفتن آنها نهی شده بودم بر زبان راندم. این بود داستان نخستین ـ و البته نه آخرین ـ شورش من که در کلاس اول دبستان رخ داد. به احتمال نخستین ـ و البته نه آخرین ـ شورش من که در کلاس اول دبستان رخ داد. به احتمال نخستین ـ و البته نه آخرین ـ شورش من که در کلاس اول دبستان رخ داد. به احتمال نخستین ـ و البته نه آخرین ـ شورش من که در کلاس اول دبستان رخ داد. به احتمال

زیاد هفت ساله بودم اما می توان سنم را تعیین کرد.

بتو: بنابراین بالاخره شما را به مدرسه شبانهروزی فرستادند؟

کاسترو: بله و حالم جا آمد. رفتن به مدرسه شبانهروزی برای من به معنی آزادی بود.

بتو: چه مدت در مدرسه شبانه روزی لاسایه بودید؟

گاسترو: نزدیك به چهار سال. از نیمه دوم كلاس اول به آنجا رفتم و كلاس دوم و سوم را در آنجا ماندم. به خاطر نمرات عالى از كلاس سوم یك سره به كلاس پنجم رفتم و در نتیجه یك سال از عقب ماندگی خود را جبران كردم.

بتو: آموزش مذهبی در آنجا چگونه بود؟ آیا مذهب به عنوان یك درس خوش آیند و لذت بخش عرضه می شد یا اینکه همه اش در مورد جهنم، عذاب و عقوبت و خدا صحبت می کردند؟ چطور بود؟ آیا بر رفتن به مراسم عشاء ربانی و قربانی و توبه کردن تأکید زیادی می شد و یا جنبه های مثبت تری داشت؟ آن دوران را چگونه به خاطر می آورید؟

کاسترو: دوره های متفاوتی را به یاد دارم زیرا در دوره های مختلف زندگی در سه مدرسه مختلف بوده ام. قضاوت در مورد نخستین دوره برای من براستی دشوار است. باید برای اینکه بدانم چگونه بوده است در مورد گذشته فکر کنم.

قبل از هر چیز، به خاطر می آورم که از خانواده ام دور بودم. مرا به سانتیاگود کوبا فرستاده بودند و این امر به خودی خود برخی گرفتاریها را پدید می آورد. از خانواده، خانه، جایی که دوست داشتم و تاکنون در آن بازی می کردم یا به این سو و آن سو می رفتم و از آزادی خود لذت می بردم دور شده بودم. سپس به شکل غیرمنتظره به شهری فرستاده شدم که در آن اوقات سختی داشتم و با مشکلات مادی روبر و بودم.

از خانواده خود دور بودم و کسانی مسئولیت مرا به عهده داشتند که از بستگانم نبودند. در گذران زندگی با برخی مشکلات مادی روبر و بودم چیزی که بیشتر مشتاق آن بودم حل این مشکلات بود. بله، از زندگی، آن خانه، آن خانواده و قوانین آنها خسته بودم. مشکلات من از نوع خاصی بود هیچ گونه مشکل مذهبی نداشتم و به جای آن با مشکلات مادی زندگی و با یك موقعیت فردی که می بایست راه حلی برای

آن پیدا می شد روبرو بودم و می خواستم آن را حل کنم. براساس غریزه ـ و یا به عبارت دیگر براساس درك خودم که در واقع دلیل عملکرد من بود ـ در مقابل آن قدرت ایستادم.

بعداً اوضاع عوض شد. وقتی به مدرسه شبانه روزی رفتم، بهبودی مشخصی در زندگی ام به وجود آمد. بعد از کلاس می توانستم با سایر بچه ها در حیاط مدرسه بازی کنم. دیگر تنها نبودم و یك یا دو بار در هفته ما را به گردش در شهر و یا سواحل اقیانوس می بردند. به شبه جزیره کوچکی در خلیج سانتیاگو د کوبا می رفتیم که در حال حاضر یك پالایشگاه و چند کارخانه صنعتی دیگر در آنجا ساخته اند. برادران مسیحی محلی را در نزدیکی ساحل اجاره می کردند. در آنجا یك محل استراحت و تأسیسات ورزشی وجود داشت. معمولاً پنج شنبه ها که درس نداشتیم و یا یکشنبه به آنجا می رفتیم. هر هفته را به دو بخش تقسیم کرده بودند. سه روز کلاس، یك روز تعطیل و سپس دو روز دیگر کلاس. در مدرسه شبانه روزی، من از اینکه می توانستم هر پنج شنبه و یکشنبه به کنار دریا بروم و آزاد باشم، ماهی گیری کنم، شنا کنم، قدم بزنم در فعالیت ورزشی شرکت داشته باشم و این جور چیزها خیلی راضی بودم. بیشتر به این گونه مسایل علاقه مند بودم و به اینها فکر می کرده.

آموزش مذهبی، مباحث دینی، عشاءربانی، و سایر فعالیتهای مشابه مانند کلاسهای درس و دوره های مطالعه در شمار فعالیتهای عادی زندگی روزمره ما بودند؛ آن موقع نیز مانند اکنون که جلسات زیادی وجود دارد، آنچه را که بیش از هر چیز دیگر دوست داشتم استراحت کردن بود. آموزش مذهبی در آن روزها یك امر طبیعی بود و من نمی توانستم در آن زمان هیچ گونه قضاوتی در مورد ارزش آن داشته باشم.

بتو: آیا صحبت در مورد گناهان شما را می ترساند؟ آیا زیاد در باره گناهان تأکید نمی شد؟

کاسترو: در مورد این مسائل تا مدتها بعد من آگاهی نداشتم ـ در دوره اول چنین نبود.

در آن زمان من مسایل مذهبی را به همان شکل که مثلًا تاریخ کوبا را مطالعه می کردم، فرا می گرفتم. ما تمام چیزهائی را که در مورد آفرینش جهان و به وجود

آمدن خودمان در دنیا گفته می شد به عنوان اموری طبیعی می پذیرفتیم؛ آنها در مورد دلایل این مسایل حرف نمی زدند من هم بیشتر به ورزش، ساحل دریا، طبیعت، موضوعات مختلفی که در مدرسه تدریس می شد و چیزهائی از این قبیل علاقه مند بودم. تمایل و گرایش ویژه مذهبی نداشتم. این یك واقعیت است.

معمولاً هر سه ماه یك بار تعطیل می شدیم و به خانه و ولایت خود برمی گشتیم و رفتن به ده به معنی آزادی بود.

مثلاً شب کریسمس یك موقعیت خوشحال کننده بود زیرا ۱۵ روز تعطیل می شدیم و نه تنها ۱۵ روز تعطیل بود، بلکه ۱۵ روز فضای شادمانه و جشن در پیش بود. کلوچه، شیرینی، باسلق. در خانه ما بسیاری از این جور چیزها در دسترش بود؛ همیشه در کریسمس بسیاری از محصولات سنتی اسپانیایی خریده می شد؛ وقتی ایام کریسمس می رسید، آدم از وقتی که در قطار می نشست و بعد ادامه مسیر را بر پشت اسب می پیمود و تا زمانی که به خانه می رسید هیجان زده بود. در آن روزها برای رسیدن به خانه ابتدا می بایست به قطار سوار شد و سپس با اسب ادامه مسیر داد. جاده ها پر از گودالهای بزرگ پر از گل بودند؛ در سالهای اولیه ای که در خانه بودم اتومبیل و برق وجود نداشت. برق مدتی بعد به ده ما آمد و تا قبل از آن از شمع استفاده می کردیم.

بله، از آنجا که ما در شهر گرسنگی و محدودیت را تجربه کرده بودیم، فضای آزاد، غذای کافی و جشن و سروری که در کریسمس، شب کریسمس، روز اول سال نو، جشن تعمید مسیح و چیزهای دیگر به وجود می آمد برایمان بسیار جذاب بود؛ به هر حال خیلی زود فهمیدیم چیزی به نام سه مرد عاقل وجود ندارد؛ این یکی از نخستین مواردی بود که ما را شکاك کرد؛ ما فهمیدیم که سه مردعاقل واقعیت ندارد و این والدین ما هستند که اسباب بازی ها را برایمان می آورند؛ بزرگترها هم به سهم خودشان ما را خیلی زود از بی خبری و معصومیت درآوردند؛ این نیست که من علیه این رسم و رسومات باشم ـ نمی خواهم قضاوت ارزشی در مورد آن داشته باشم ـ بلکه ما خیلی سریع یاد گرفتیم که در این مورد برخی تردستی ها وجود دارد.

تعطیلات کریسمس اوقات خوشی بود؛ هفته مقدس نیزیك وقت خوش دیگر بود زیرا به خاطر آن یك هفته تعطیل بودیم و به خانه می رفتیم؛ و البته تعطیلات

تابستان هم بود که برای شنا به رودخانه می رفتیم، در جنگل گردش می کردیم، با تیر کمان به شکار می رفتیم و اسب سواری می کردیم. در آن اوقات ما در دل طبیعت زندگی می کردیم و کاملا آزاد بودیم. دوران کودکی من این گونه بود.

من در ده متولد شده بودم و قبل از اینکه مسایلی را که به شما گفتم برایم پیش بیاید، در آنجا زندگی می کردم. وقتی آدم به کلاس سوم و یا پنجم می رسد، فرا گرفتن چیزهای زیادتر و دقت کردن در مسایل را شروع می کند.

به یاد می آورم که وقتی خیلی جوان بودم، روزهای هفته مقدس در ده روزهایی تشریفاتی و هیبت آور در مورد آن روز چه گفته می شد؟ می گفتند که مسیح در جمعه خوب درگذشت. آدم نمی توانست حرف بزند، یا شوخی کند و یا شاد باشد زیرا مسیح مرده بود و این جهودها بودند که هر سال او را می کشتند. این نیز یکی دیگر از مسایلی است که اعتقادات عوامانه و اتهام زدنها، مصیبتها و تعصبات تاریخی را سبب شده اند. به شما بگویم که من از این موضوع سر درنمی آوردم و در ابتدا فکر می کردم پرنده هایی که جودیوس (جهودها) نامیده می شدند مسیح را کشته اند.

بتو: و شما مجبور بودید کم غذا بخورید.

کاسترو: می بایست ماهی می خوردیم نه گوشت. سپس شنبه مقدس می آمد که روز شادمانی بود، هر چند آن طور که من فهمیدم هنوز ظهور مجدد مسیح رخ نداده بود. اما مردم دائماً می گفتند: «شنبه مقدس روز مراسم جشن، و جمعه خوب روز سکوت و عزا». روز شنبه مقدس فروشگاه روستا خیلی شلوغ می شد و دادن مهمانی ها و به جنگ انداختن خروسها راه می افتاد و تا یکشنبه تجلی مسیح ادامه می بافت.

باید بگویم که در آن زمانها بیشتر مجذوب چیزهایی بودم که گفتم. در موقعیتی قرار نداشتم که آموزشهای مذهبی را ارزیابی کنم. اما پس از مدتی فهمیدم که همه چیز مثل ریاضیات یاد داده می شد: ۵ ضر بدر ۵ می شود ۲۵. مذهب این طوری تدریس می شد.

بتو: آیا برادران مسیحی بیشتر از اینکه روحانی به نظر بُزسند معلم بودند، یا اینکه روحانیون خوبی نیز به نظر می آمدند؟ کاسترو: خب، برادران مسیحی واقعاً کشیش نبودند. آنها تعالیم مخصوص کشیشی ندیده بودند. مدرسه آنها از مدرسه یسوعی هابسیار کمتر سختگیری می کرد. من این را زمانی فهمیدم که به مدرسه یسوعی ها رفتم.

بتو: چند سالتان بود؟

كاسترو: خب، وقتى من به مدرسه يسوعيها رفتم....

بتو: دوره پیش از دبیرستان بود؟

کاسترو: وقتی برای اولین بار به مدرسه یسوعیها رفتم کلاس پنجم بودم. در مدرسه برادران مسیحی درگیریها افزایش یافت؛ من در آنجا برای دومین بار شورش کردم؛ آموزش در آن مدرسه بد نبود و سازماندهی فعالیتهای دانش آموزان نیز بد نبود؛ حدود ۳۰ دانش آموز شبانه روزی وجود داشت همان طور که گفتم عادت کرده بودیم که پنج شنبه ها و یکشنبه ها استراحت کنیم. غذا بد نبود. زندگی در آنجا کلاً بد نمی گذشت.

بتو: آیا دارید در مورد مدرسه یسوعیها صحبت میکنید؟

**کاسترو: نه، هنو**ز نه.

بتو: در مورد مدرسه لاسایه؟

کاسترو: بله. کسانی که در آنجا کار می کردند آموزشهایی را که یسوعیها می بینند نداشتند؛ برخی از آموزگاران و مدیران مدرسه اغلب دانش آموزان را کتك می زدند؛ درگیری من در آنجا به همین خاطر بود زیرا با یکی دیگر از دانش آموزان برخوردی داشتم. قضیه یك دعوای کوچك دانش آموزی در همان سنین بود؛ من این موقعیت را یافتم تا ببینم چگونه در روشی که امروزه به عنوان روش نادرست آموزشی خوانده می شود در حق دانش آموزرفتار خشونت آمیز مرتکب می شوند؛ این نخستین باری بود که مسئول دانش آموزان کتك مفصلی به من زد؛ به دو طرف صورتم سیلی زد؛ رفتار او تحقیر آمیز و آزار دهنده بود. کلاس سوم بودم و هرگز این موضوع را فراموش نمی کنم. بعداً وقتی در کلاس پنجم بودم دو بار به من توسری زدند. در آخرین مرتبه تحمل نکردم و کار من با آن مسئول مدرسه به رویارویی شخصی خشنی کشیده شد. بعد از اینها تصمیم گرفتم دیگر به آن مدرسه برنگردم.

در آنجا من برخی از اشکال پارتی بازی را که بعضی اوقات نسبت به تعدادی از

دانش آموزان اعمال می شد شاهد بودم. هم چنین دیدم که چگونه پول در آن مدرسه نقش بازی می کند. کاملاً آگاه بودم برخی از مربیان به خاطر ما و خانواده من منافع فراوانی نصیب می برند و رفتار آنها با ما شکل خاصی داشت زیرا زمین زیادی داشتیم و گفته می شد که ثروتمند هستیم. به عبارت دیگر، من در آنجا علائق مادی و تبعیض های ناشی از وجود پول را به چشم خود دیدم. این را به وضوح دیدم.

آنها به اندازه یسوعی ها منضبط نبودند. باید بگویم که آنها کمتر از یسوعی ها سختگیری می کردند و اخلاقاً از آنها خشن تر بودند. این را به عنوان انتقاد می گویم و در ضمن نقاط مثبت را نیز، تشخیص می دهم. حفظ تماس دانش آموزان با ولایتشان، برنامه ریزی فعالیتها، سطح آموزش خوب، و چیزهایی از این قبیل. اما تنبیه دانش آموزان نادرست و نپذیرفتنی است. در آنجا انضباط وجود داشت: من مخالف تحمیل نظم نیستم. آنها می بایست ما را به افرادی منضبط تبدیل می کردند اما آدم در کلاس پنجم بزرگتر است، احساس شخصیت می کند و رفتار خشن و تنبیه بدنی به نظر من نایذیرفتنی می آید.

من علاقه آنان به پول را نیز دیدم و امتیاز دادن و پارتی بازی آنها را شاهد بودم.

بتو: اجازه بدهید به سراغ یسوعی ها برویم. مدرسه آنان چه نام داشت؟

کاسترو: نام آن کالجیود دولورس (مدرسه مریم رنج دیده) سانتیاگو د کو با بود
و یکی از مدارس آبرومند و سطح بالا به حساب می آمد.

بتو: چه موقع به آنجا رفتید؟

کاسترو: نخست به دوره آزمایشی رفتم. به عنوان شبانه روزی به آنجا نرفتم. بتو: کجا زندگی می کردید؟

کاسترو: در خانه بازرگانی که دوست, پدرم بود؛ در آنجا هم می بایست با تجربیات دیگری روبر و شوم: تغییر مدرسه هایم. آن مدرسه خیلی بیشتر سختگیر بود و من عدم تفاهم زیادی با بزرگترهایی که از من نگهداری می کردند داشتم. این خانواده از آن خانواده هایی بود که افراد را به عنوان فرزند و از نظر دوستی در جمع خود می پذیرفتند. اما مسأله به واقع مسأله لطف نبود. در پدید آمدن چنین وضعیت هایی موضوع منافع مادی نقش داشت و در هر حال سطح روابط فرق می کرد. من پسر آنان نبودم و آنها نمی توانستند با من همچون پسر خود رفتار کنند.

من متقاعد شده ام که بهتر است بچه ها را به جای فرستادن به خانه یك دوست، یك دوست خانوادگی، به مدرسه شبانه روزی بفرستند. اقامت با دوستان خانوادگی معقول نیست مگر اینکه آن خانواده مهر بان باشند ـ و چنین خانواده هایی وجود دارند. اجتماعی که من در آن می زیستم مشکلات زیادی داشت و مردم می بایست فداکاری های زیادی بکنند، آن جامعه خودخواهی عظیمی پدید می آورد ـ من این مسأله را به خاطر انعکاس آن در ذهن خودم می گویم و چنین فکر می کنم. به عنوان یك قاعده کلی، آن جامعه افراد را خودخواه می ساخت و آنها را به مردمانی خود برست مبدل می کرد که تلاش می کردند از هر موقعیتی به نفع خود بهره ای ببرند. خود بهره ای ببرند. ترویج احساسات نوع دوستانه و آزادمنشی در ماهیت آن جامعه نهفته نبود.

بتو: با این حال آن جامعه، جامعه ای مسیحی در نظر گرفته می شد؟

کاسترو: امروزه در دنیا مردمان بسیاری وجود دارند که خود را مسیحی می خوانند اما کارهای نادرستی می کنند. به عنوان مثال پینوشه، ریگان و بوتا نیز خود را مسیحی.می دانند.

مردمانی که با آنها زندگی می کردم به آداب مسیحیت عمل می کردند. یعنی به کلیسا می رفتند ـ آیا می شد چیز بدی درباره آن خانواده گفت؟ نه. در مورد مادر تعمیدی خود نیز نمی توانم بگویم بد بود، زیرا او نیز همراه با ما گرسنگی می کشید. او در آن زمان بر آن خانه کنترلی نداشت. خواهرش کسی بود که حقوق می گرفت، در آمد داشت و در مورد آن تصمیم می گرفت. او واقعاً آدم خوب و خوش قلبی بود. اما این رفتار او شامل پسری نمی شد که با او اساساً رابطه ای از نوعی دیگر وجود داشت و در آن خانه یك بیگانه به حساب می آمد.

وقتی کلاس پنجم بودم، نزد خانواده بازرگان رفتم تا با آنها زندگی کنم. نمی توانم بگویم آدمهای بدی بودند اما هرچه بود، خانواده من نبودند. آنها نمی توانستند به من علاقه خانوادگی داشته باشند و برخی محدودیتها ـ حتی غیرمنطقی ـ را نسبت به من اعمال می کردند. به عنوان مثال آنها این مسأله را در نظر نمی گرفتند که من در مدرسه قبلی مشکلاتی داشتم. آنها عواملی روانی را که به هنگام انطباق با یك مدرسه جدید و سختگیرتر و معلمین جدید پیش می آید در نظر نمی گرفتند. آنها می خواستند من بالاترین نمره را کسب کنم. آنها این را

می خواستند و اگر بالاترین نمره را به دست نمی آوردم، از دادن ده سنت هفتگی برای رفتن به سینما و یا مقرری هفته ای پنج سنت برای خرید بستنی بعد از سینما، و . یا ۵ سنت که روز پنج شنبه برای خرید مجلات فکاهی می گرفتم خودداری می کردند. این موضوع را به روشنی به خاطر می آورم. برخی کتابهای فکاهی از آرژانتین می آمد که یکی از انواع هفتگی آن ال گوریون (گنجشك خانگی) نامیده مي شد. من در آنجا چند داستان نيز خواندم. يكي از آنها دتال پالو، تال آستيلا (مثل یدر مثل پسر) نام داشت که پنج سنت می ارزید. میزان معمولی مجاز برای پول توجیبی هفتگی ۲۵ سنت بود. اگر آدم بالاترین نمره را نمی گرفت، ۲۵ سنت را از دست می داد. این قاعده غیرمنطقی و بکلی غیرعادلانه بود، زیرا آنها وضعیت جدید مرا به حساب نمی آوردند. این برخورد روانی درستی باهیك پسر بچه ۱۱ ساله نبود. چرا آنها مي خواستند من بالاترين نمره ها را بگيرم؟ دليل اين موضوع اساساً نیاز آنها به فخرفروشی و یز دادن بود. اما عوامل دیگری نیز دخیل بودند. مدرسه نسبتاً سطح بالا بود. كساني كه بچه هاي خود را به صورت شبانه روزي و يا اشكال دیگر به این مدرسه می گذاشتند، به این کار فخر می کردند. انگار که به موفقیتی اجتماعی دست یافته اند. به عنوان یك كودك، من از بسیاری چیزهای شبیه به این رنج بردم زیرا کسی وجود نداشت که مرا راهنمایی کند.

بعد از تعطیلات کریسمس و از سرگذاردن بحث و جدل فراوان در خانه، به عنوان هانش آموز غیر شبانه روزی به این مدرسه رفتم. می بایست در خانه بحث کرده و تقاضا کنم مرا برای تحصیل بفرستند. این نخستین زمانی بود که مبارزه خود را برای آموزش دیدن آغاز کردم. من می بایست مبارزه می کردم زیرا اولیای مدرسه سابق من به پدر و مادرم گفته بودند که بد رفتار کرده ام و این گزارشهای غیرمنطقی روی خانواده ام تأثیر گذاشته بود. من گفتم این مسأله را که به من اجازه تحصیل ندهند قبول نخواهم کرد. می دانستم مسأله چیست و در پس این تعارض چه چیزی قرار دارد. این مسأله از خشونت و شکنجه یعنی تنبیه بدنی یك دانش آموز ناشی می شد. من فکر می کنم افكار روشنی در مورد این موضوع داشتم و آن افكار نتیجه غریزه من بود زیرا برخی آگاهی ها را در مورد عدالت و مقام انسانی به دست آورده بودم، و یا شاید وقتی هنوز خیلی جوان بودم دیده بودم که چگونه قربانی مسایل

غیرعادلانه و نادرست شده ام. شناختن ارزشها توسط من شروع شد. من از این ارزشها آگاهی کاملی داشتم و می بایستی جداً تقاضا می کردم تا مرا برای تحصیل روانه کنند ـ شاید این خواست من آنقدرها به عشق به تحصیل مربوط نمی شد بلکه بیشتر به خاطر این بود که احساس می کردم در حق من بی عدالتی شده است. مادرم از من حمایت کرد و من برای تحصیل روانه شدم. ابتدا مادرم را متقاعد کردم و او نیز پدرم را راضی کرد. آنها مرا دوباره به سانتیاگو د کوبا فرستادند اما نه به صورت شبانه روزی. وقتی به آن جا رسیدم با مسایلی که برایتان گفتم روبرو شدم.

تابستان رسید و به خاطر اینکه خواهرم در آنجا تحصیل می کرد آنها مرا نیز در آن جا گذاشتند. یك معلم سیاهپوست اهل سانتیاگو د کوبا آمد تا به خواهرم درس بدهد. او بسیار خوب آموزش دیده بود و پر فسور دنگر نام داشت. من نظر او را به خودم جلب کردم از آن جا که در تعطیلات کار دیگری نداشتم همراه خواهرم که در حال آماده شدن برای ورود به دبیرستان بود به کلاس می رفتم. به تمام سئوالاتی که معلم در زمینه های مختلف می کرد پاسخ می دادم و این امر نظر او را به من جلب کرد. من آن قدر بزرگ نشده بودم که بتوانم به دبیرستان بر وم بنابراین او طرحی تهیه کرد که بتوانم آموزشهای قبل از دبیرستان و سال اول آن را با هم مطالعه کنم. بنابراین می توانستم وقتی به اندازه کافی بزرگ شدم امتحان بدهم. او نخستین کسی بود که تا آن زمان مرا تشویق می کرد، برایم هدف و بر نامه ای داشت و الهام بخش من بود. فکر می کنم در آن سن می توان بچه ها را با یك موضوع مخصوص تحریك کرد. در آن موقع چند سال داشتم؟ ده و شاید هم یازده سال.

سپس مرحله جدیدی شروع شد. در آن تابستان ما همراه آن معلم درس خواندیم، اما وقتی مدرسه شروع شد، من می بایست به بیمارستان بروم تا آپاندیس خود را عمل کنم. چیزی بیشتر از یك ناراحتی مختصر نداشتم اما در آن روزها همه می بایست آپاندیس خود را عمل می کردند. جای زخم چرك کرد و من سه ماه در بیمارستان ماندم.

نقشه معلم به دست فراموشی سپرده شد و می بایست کلاس ششم را تقریباً چهارماه دیرتر آغاز می کردم.

بعد از آن، تصمیم گرفتم به مدرسه شبانه روزی بروم. از آن وضعیت خسته شده

بودم و در پایان چهار ماهه اول پیشنهاد کردم ـ یا بهتر بگویم جداً تقاضا کردم ـ که به صورت شبانه روزی باشم. قبلاً در مورد چنین جابجایی هایی خبره شده بودم. تصمیم گرفتم وضعیتی به وجود بیاورم که آنها هیچ راهی جز فرستادن من به مدرسه شبانه روزی نداشته باشند. بنابراین بین کلاس اول و ششم، من می بایست برای حل سه مشکل، در سه نبرد شرکت می کردم. وقتی مدرسه شبانه روزی را شروع کردم، نمرات عالی می گرفتم و در کلاس هفتم در کلاس خود جزو بهترین ها بودم. هم چنین توجه زیادی را از طرق دیگر جلب می کردم زیرا ورزش و

همچنین توجه زیادی را از طرق دیگر جلب می کردم زیرا ورزش و مسافرتهایی به روستاها و کوه نوردی هم در میان بود. من ورزش کردن را دوست داشتم ـ مخصوصاً بسکتبال، فوتبال و بیس بال را.

بتو: فوتبال هم، بازی می کردید؟

كاسترو: بله و خيلي هم آن را دوست داشتم.

بتو: بهتر از واليبال؟

کاسترو: خب، من واقعاً فوتبال را دوست داشتم، اما بسکتبال را هم دوست داشتم. بیسبال و والیبال هم بازی می کردم. همه انواع ورزشها را بازی می کردم. من همیشه به ورزش علاقه زیادی داشتم. برای من، ورزش به عنوان سرگرمی بود و من انرژی خود را در آن صرف می کردم.

در مدرسه ای بودم که معلمان آن سختگیرتر، با تجربه تر و از نظر مذهبی حرفه ای تر بودند. آنها از مربیان مدارس دیگر فداکارتر و منضبط تر و به شکل غیرقابل مقایسه ای بهتر بودند.

فکر می کنم برای من خوب شد که به آن مدرسه رفتم. انسانهای متفاوتی را در آن جا دیدم ـ معلمان و سایر کارکنان آن جا علاقمند بودند شخصیت دانش آموزان را شکل دهند. آنها اسپانیایی بودند. من فکر می کنم که در کل، با توجه به مسایلی که درباره آن صحبت کرده ایم، اعتقادات یسوعی ها و روح سلحشور آنان ـ سازماندهی نظامی گرای آنها ـ به شخصیت و منش اسپانیایی آنان مرتبط باشد. آنها مردمانی بسیار جدی و سختگیر بودند که به چگونگی شخصیت و رفتار دانش آموزان خود علاقه نشان می دادند.

به عبارت دیگر، من اخلاقیات و معیارهایی از آنان کسب کردم که صرفاً مذهبی

نبودند. توانایی نفوذ انسان را، من از طریق توانایی های آنان و ارزشی که به هر چیز می دادند شناختم. آنها ورزش کردن و کوهنوردی را تشویق می کردند و من ورزش، گردش، راهپیمایی و کوهنوردی را دوست داشتم. از آن جا که من تلاش زیادی به خرج می دادم، آن ها وقتی که به اموری از این قبیل می پرداختم و یا دیر می آمدم از من انتقاد نمی کردند. آنها این مسایل را به عنوان تائیدی بر وجود روح مقاومت و شجاعت می دیدند و حتی اگر این فعالیت ها خطرناك و یا مشکل بودند آن ها مرا از انجام آن ها نهی نمی کردند.

بتو: آنها هیچگاه تصور نمی کردند دارند یك چریك تربیت می كنند.

کاسترو: خودم هم فکر نمی کردم در حال آماده کردن خودم هستم تا یك چریك باشم. اما هرگاه کوهی می دیدم، فکر می کردم مرا به مبارزه می طلبد. فکر بالا رفتن از کوه و رسیدن به قله آن بر من چیره می شد. آنها چگونه مرا تشویق می کردند؟ فکر می کنم هیچگاه مانعی در مقابل من قرار ندادند. برخی اوقات، اتوبوس و بقیه دانش آموزان دو ساعت منتظر می ماندند و من هنوز برنگشته بودم. در سایر اوقات، وقتی که بارندگی سنگینی وجود داشت، من در عرض رودخانه های خروشان شنا می کردم که کار بی خطری نبود. آنها همیشه منتظر می شدند و هیچ گاه مرا به خاطر این کارها سرزنش نمی کردند.

به عبارت دیگر اگر آنها در دانش آموزان خود خصلتهایی را که دوست داشتند\_روح ماجراجویی، فداکاری یا کوشش کردن ـ تشخیص می دادند، آنها را تشویق می کردند. آنها دانش آموزان را به سستی نمی کشاندند. دیگران نیز این کار را نمی کردند اما یسوعی ها به شخصیت دانش آموزان خود توجه بیشتری می کردند.

من با افکار سیاسی که در آن زمان یاد گرفتم موافقت ندارم هر چند که این افکار در آن زمان رایج بودند. هم چنین با روش آموزش دادن مذهب نیز موافقت ندارم.

از چیزهایی که به شما گفته ام، می توانید از طریق مسایل و مشکلاتی که می بایست بر آن ها غلبه می کردم، و از طریق تجربیات، رویارویی ها و شورش هایم در زمانی که مشاور و راهنمایی نداشتم تا مرا راهنمایی کند، برخی نتیجه گیری ها را در مورد اینکه شخصیت من چگونه شکل گرفت داشته باشید.

من هیچ گاه یك مشاور واقعی نداشتم. شخصی كه تا حدودی به عهده گرفتن نقش راهنمایی خردمند برای من نزدیك شد، همان معلم سیاه پوست اهل سانتیاگو د كوبا بود كه به كسانی كه می خواستند برای وارد شدن به دبیرستان آماده شوند درس خصوصی می داد و در دبیرستان نیز تدریس می كرد. او كسی بود كه هدفی پیش پای من گذاشت و از او الهام گرفتم. اما وقتی مریض شدم و در آغاز سال تحصیلی سه ماه در بیمارستان بستری گردیدم همه چیز به هم ریخت. من یك دوره طولانی از كلاس ششم را از دست دادم. سپس تصمیم گرفتم به مدرسه شبانه روزی بروم. من این تصمیم را گرفتم.

همان طور که می بینید، بداقبالی ها در زندگی من، شرایط مناسبی را برای تأثیرات مذهبی قوی فراهم نساخت. و به جای آن این شرایط می بایست بر گرایشات سیاسی و انقلابی ام تأثیر عمیق گذاشته باشد.

## بتو: مي فهمم.

در مورد آن گروه مذهبی یسوعی چه به یاد می آورید. خوب بود؟ بد بود؟ به زندگی واقعی وابسته بود یا اینکه به مسایلی مانند بهشت و دوزخ و نجات روح گرایش داشت؟ چه جور گروهی بود؟

کاسترو: اکنون بهتر می توانم قضاوت کنم. دبیرستان من نیز یك دبیرستان یسوعی بود. در نگاه به گذشته پیرامون چیزهایی که بر من تأثیر گذاشت، فکر می کنم که تا حدودی مثبت نبود، همه چیز خیلی دگماتیك بود ـ «چنین است، زیرا می بایست چنین باشد». آدم می بایست به چیزها، ولو نمی توانست آن ها را بفهمد اعتقاد داشته باشد. اگر کسی چنین نمی کرد، خطا بود، یك گناه به حساب می آمد و چیزی بود مستحق تنبیه. باید بگویم استدلال هیچ نقشی بازی نمی کرد. استدلال و احساسات آدمی در آنجا پرورش داده نمی شد.

به گمان من، همانند اعتقاد سیاسی، اعتقاد مذهبی باید بر پایه استذلال، پرورش فکر و احساس استوار باشد. این دو غیرقابل تفکیك هستند.

بتو: من نمی خواهم وارد دعوای بسیار قدیمی یسوعی ها و دومینیکن ها بشوم، اما دومینیکن ها از نظر دادن ارزش بیشتری به اعتقاد مبتنی بر آگاهی معروفیت دارند، در حالی که یسوعیون تاکید بیشتری بر نیروی اراده دارند. کاسترو: من می پذیرم که برخی از مردم ممکن است یك تمایل خاص، یك روح عرفانی، گرایش زیادی به مذهب، و استعداد بیشتری برای داشتن ایمان مذهبی داشته و نسبت به کسان دیگر که شخصیتی متفاوت دارند، فرق داشته باشند. من توانسته ام در مقابل استدلال قدرت پذیرش داشته باشم و فکر می کنم آمادگی پرورش احساسات خود را داشتم، اما تلقین یك اعتقاد خشك مذهبی در من غیرممکن بود، زیرا مسایل در آن جا به طریقی کاملاً دگماتیك توضیح داده می شد: «باید به این اعتقاد داشته باشی، زیرا باید به آن معتقد باشی». معتقد نبودن یك خطای جدی، یك گناه وحشتناك، و مستحق بدترین عقوبت بود.

اگر کسی چیزها را به خاطر اینکه گفته می شد امور مسلم هستند می پذیرفت، دیگر بحث کردن و جویای استدلال شدن بی مورد بوده علاوه بر آن، اگر پاداش و عقوبت \_ و بیشتر عقوبت تا پاداش \_ اصلی ترین عنصر باشد بنابراین پرورش استدلال و احساس که می توانند پایه های یك ایمان صادقانه مذهبی باشند، غیرممکن می شود. این آن چیزی است که من در مورد گذشته فکر می کنم.

بتو: تنبیه و یاداش شامل چه چیزهایی می شد؟

کاسترو: خب، پاداش خیلی خیالی و مجرد بود. برای یك كودك تصور پاداشی تجریدی كه بر پایه معنویت و به صورت سعادت ابدی باشد، بسیار مشكل تر از تصور عذاب است.

تشریح عذاب آسانتر بود. یك كودك بهتر می تواند معانی عذابهایی چون دوزخ ابدی و زجر، و سوختن از آتشی همیشگی را درك كند. تأكید زیادی بر عذاب و عقوبت می شد. من جداً فكر می كنم این روش برای پرورش هر نوع ایمان عمیقی در ذهن بشری راه بدی باشد.

بعدها، وقتی من می بایستی در حوزه سیاسی اعتقاد و ایمان پدید آورم جداً بر ارزشهایی مشخص متکی بودم. هرگز قادر نبوده ام تصور کنم چطور ممکن است یك اعتقاد بر مبنای چیزی که درك نشده و یا از ترس یا امید به پاداش بر کسی چیره شود.

به اعتقاد من اعتقادات مذهبی مردم باید بر پایه درك و دلایل و ارزشهای ماهوی عمل آنان استوار باشد.

بتو: بدون در نظر گرفتن یاداش و عقوبت؟

کاسترو: درست است. فکر کنم آن چه که از ترس عقوبت و یا در جستجوی پاداش باشد، کاملاً خوب و قلبی نیست، این شکل از اعتقاد واقعاً ارزش، تحسین و احترام گذاردن ندارد، در زندگی انقلابی من یعنی در زمانی که با مردم در موقعیتهایی سخت و آزمونهای دشوار روبرو می شدم و آنها در کمال از خودگذشتگی و نوع پرستی خود را قربانی می کردند، قابل تحسین ترین جزء در عمل آنان این بود که محرك آنان گرفتن پاداش یا جلوگیری از مجازاتشان نبود. کلیسا نیز آزمونهایی از سر گذرانده است. کلیسا قرنها چنین کرد، شهادت را تحمل کرد و با آن روبرو شد. من فکر می کنم این موضوع را تنها می توان از طریق وجود ایمان عمیق توضیح داد.

بتو: که همین ایمان نقطه مقابل ترس است.

کاسترو: من فکر می کنم ایمان چیزی است که شهادت را می سازد. گمان نکنم هیچ کس به سادگی شهادت را بپذیرد، به این دلیل که انتظار پاداش دارد و یا از عقوبت می ترسد. گمان ندارم کسی به خاطر چنین دلایلی قهرمانانه رفتار کند.

بتو: من هميشه گفته ام كه نقطه مقابل ترس، شجاعت نيست بلكه ايمان است.

گاسترو: من فکر می کنم تمام شهدای کلیسا را احساس وفاداری به پیش می برد، زیرا آنها عمیقاً به چیزی ایمان داشتند. اعتقاد به جهان پس از مرگ، که در آن عمل آدمی پاداش داده خواهد شد ممکن است کمکی باشد، اما فکر نمی کنم این امر دلیل اصلی باشد. کسانی که کارهای شجاعانه را به خاطر ترس صورت می دهند، عموماً از آتش، کشته شدن و حتی شکنجه می ترسند و بنابراین آنها توانایی روبرو شدن با این گونه چیزها را ندارند. کسانی که هدف به دست آوردن ثروت مادی، لذائذ، و یا پاداش را دنبال می کنند، برای حفظ زندگی خود تلاش می کنند و خود را قربانی نمی سازند. به عقیده من در تاریخ کلیسا، محرك شهدای آن می بایست چیزی بیش از ترس از عقوبت باشد، درك این موضوع برای من به این شکل آسانتر است.

در دورانی، من دیگران را به از خودگذشتگی، کشته شدن، قهرمانی و مرگ دعوت کرده ام. به عقیده من کسی که می داند ممکن است کشته شود اما زندگی خود را در اختیار یك اندیشه انقلابی می گذارد و می جنگد، انسانی عمیقاً ارزشمند است.

حتی وقتی میداند پس از مرگ چیزی در انتظار او نیست، اندیشه و ارزشهای اخلاقی او آن قدر جدی است که با هر چه که دارد ـ زندگی اش ـ به دفاع از آن برمی خیزد بدون اینکه انتظار پاداش داشته باشد یا از عقوبت بترسد.

باید بگویم که اساساً این مسایل نقاط ضعف آموزشهای مذهبی بود که به ما داده می شد. گمان نکنم از بین ما افراد مقدسی پیدا شده باشد. تعداد دانش آموزان شبانه روزی چندان زیاد نبود - حدود ۳۰ نفر - و کل دانش آموزان به ۲۰۰ نفر بالغ می شد. وقتی به مدرسه اصلی یسوعی ها رفتم، در آنجا هزار نفر دانش آموز وجود داشت که ۲۰۰ نفر آنها به صورت شبانه روزی بودند. باید کشیشهای زیادی از آنجا بیرون نیامده باشند. اگر حتی ۱۰ کشیش از بین این هزار نفر پیدا می شد، من تعجب می کردم و شگفت زده می شدم.

بتو: آیا در آنجا تبعیض نژادی یا اجتماعی وجود داشت؟

کاسترو: بدون شك. اولاً خود مدرسه خصوصی بود. اما انگیزه یسوعیها سودجویی نبود. برادران مسیحی نیز چندان این انگیزه را نداشتند اما آنها به اعتبار اجتماعی پول تا حدودی اهمیت می دادند. شهریه گران نبود. به عنوان نمونه به یاد می آورم که هزینه دانش آموز شبانه روزی در مدرسه یسوعی ها در سانتیاگو د کوبا ۳۰ پزو بود. در آن زمان یك پزو برابر با یك دلار بود. این مربوط به سال ۱۹۳۷ می شود که من ده و نیم یا یازده ساله بودم.

بتو: هر ماه ۳۰ يزو؟

کاسترو: بله. معادل ۳۰ دلار در ماه.

این هزینه شامل محل زندگی، غذا ـ غذای آنها بد نبود ـ و فعالیتهای فوق برنامه می شد. برخی مراقبتهای پزشکی نیز از ما به عمل می آمد و دانش آموزان برای عضو شدن در یك صندوق تعاونی پزشكی حق عضویت می پرداختند. نام این انجمنها چیست؟

بتو: جامعه تعاون متقابل.

کاسترو: بله، یك جامعه تعاون متقابل. من هم عضو آن بودم. برای موارد جدی تر ما را به بیمارستان می فرستادند. آب آشامیدنی هم داشتیم. البته اگر می خواستیم لباس بشوئیم، می بایست پول آن را جداگانه بپردازیم. پول کتاب درسی

نیز جدا بود اما برای کلاس، غذا، ورزش و کارهای دیگری که در آن جا می کردیم ۳۰ پزو پول زیادی نبود. وقتی آشپزها، حمل و نقل و خدمات مدرسه را هم در نظر بگیریم ۳۰ پزو چندان زیاد نیست.

اداره آن جا با این پول ممکن بود، زیرا کشیشانی که در آن جا درس می دادند دستمزد نمی گرفتند. آن ها فقط غذای خود را در آن جا می خوردند و خیلی ساده و محقر زندگی می کردند. چند معلم غیر کشیش نیز در آن جا بود \_ که طبیعتاً حقوق کمی دریافت می داشتند \_ مدیریت آن جا نیز بسیار سخت گیر بود. یسوعی ها انگیزه مادی نداشتند، و در مدرسه لاسایه این انگیزه زیاد به چشم نمی خورد. یسوعی های باتقوی، سخت گیر، فداکار و پرکار با کم کردن هزینه ها در یك تلاش بشری شرکت می کردند. اگر آن ها کسانی بودند که حقوق و این جور چیزها می خواستند، شهریه بول زیاد بود. اگر آن ها حقوق می گرفتند، مدرسه رفتن ارزان تمام نمی شد. آن ها نگیزه مالی نداشتند.

اما با این حال ۳۰ پزو آن قدر ارزش داشت که تنها تعداد کهی از خانواده های آن جامعه از پس آن برمی آمدند. دانش آموزان روزانه چیزی بین هشت تا ده پزو می پرداختند. این به معنی آن است که من چیزهای دیگر را از طریق پرداخت بیست پزو بیشتر به دست می آوردم. در مدرسه زندگی می کردم غذا می خوردم و از آب و برق بهره مند بودم. مسلماً این به خاطر محاسن پرهیزکارانه آن مردان بود، با این حال، عده کمی توانایی پرداخت این مبلغ را داشتند.

بتو: آیا بین همشاگردی های شما سیاه پوست هم وجود داشت؟

کاسترو: اجازه بدهید توضیح دهم. مدرسه ما خیلی انحصاری، و محدود بود به خانواده هایی متعلق به روستا، که من از آن جا می آمدم، یا شهرهای کوچك داخل ایالت که می توانستند شهریه آن را بپردازند. همان طور که گفتم، حدود ۲۰۰ دانش آموز روزانه اهل سانتیاگو د کوبا و ۳۰ دانش آموز شبانه روزی در مدرسه بودند، خانواده های زیادی نمی توانستند فرزند خود را به این مدرسه بفرستند زیرا علاوه بر شهریه می بایست خرج سفر و پوشاك آن ها را نیز بپردازند. این مخارج برای خانواده ها حداقل ماهانه ۴۰ پزو تمام نمی شد، اگر پول توجیبی فرزند خود را

برای خرید بستنی، شیرینی و چیزهایی مثل اینها فراهم می کردند مخارج می توانستند چنین می توانستند چنین مبلغی را پرداخت کنند.

به همین خاطر بود که مدرسه به عنوان یك مؤسسه خصوصی به اقلیتی محدود اختصاص یافته بود و دانش آموزان شبانه روزی فرزندان بازرگانان و زمین داران پولدار بودند. فرزند یك کارگر حتی یك کارگر متخصص، نمی توانست به عنوان دانش آموز شبانه روزی در آن جا ثبت نام کند. با این حال اگر کسی فرزند یك متخصص بود و در سانتیاگو د کوبا مسکن داشت می توانست به عنوان دانش آموز روزانه به این مدرسه بیاید.

اما یك معلم نمی توانست فرزند خود را به چنین مدرسه ای بفرستد زیرا درآمد ماهیانه وی حدود ۷۵ دلار بود. معلم نمی توانست بچه خود را به این نوع مدارس بفرستد و بسیاری از پزشکان و حقوقدانان نیز توانایی فرستادن فرزند خود به این مدارس را نداشنند. آن ها می بایست از دیگر پزشکان و حقوقدانان بالاتر، خیلی بالاتر، باشند تا بتوانند یکی از فرزندان خود را به چنین مدرسه ای بفرستند. معمولا خانواده هایی که املاك، كارخانه، مؤسسه عمل آوری قهوه، كفش سازی، كارخانه عرق کشی و یا برخی از دیگر حرفه های مهم را داشتند می توانستند فرزند خود را به این مدرسه بفرستند. البته اگر خانواده ای در سانتیاگو د کوبا زندگی می کرد، نیازی نبود که فرزند خود را به صورت شبانه روزی ثبت نام کند و وی را به صورت روزانه به مدرسه می فرستاد، در این صورت دانش آموز هر روز به خانه برمی گشت و شبانهروزی نبود. یك اتوبوس هر روز دانش آموز را از جلوی خانه سوار می كرد و بعد از پایان درس او را به خانهاش می رساند. خانواده هایی با درآمدهای متوسط حتی اگر مشاغل برجسته ای نداشتند، می توانستند مخارج دانش آموز روزانه را که ماهانه ۸ تا ۱۰ دلار بود بپردازند، اما برای پرداخت شهریه یك دانش آموز شبانه روزی می بایست یك پزشك، حقوق دان برجسته، یا خانواده ثر وتمندی بود. می توانم خواستگاه اجتماعی تقریباً تمامی همکلاسی های خود، چه آن ها که روزانه بودند و چه شبانه روزی ها را به یاد بیاورم. آن مدارس خیلی انحصاری بودند و سطح بالا به حساب می آمدند. اما حتی در کلاس ما دو گروه وجود داشت: فرزندان بازرگانان، کارخانه داران و متخصصین که در مناطق عالی سانتیاگو د کوبا می زیستند، و آنهایی که در منطقه اعیان نشین ویستاالگره به سر می بردند بورژوازی متوسط و بورژوازی خیلی ثر و تمند بورژوازی خیلی ثر و تمند روحیه ای آریستوکراتی داشت. آنها خود را افرادی متفاوت از بقیه ما می دیدند و خود را ارشد تر می پنداشتند. بنابراین در آن مدرسه اختصاصی دو گروه وجود داشت. این تقسیم اساساً بر مبنای پول نبود، هر چند که ریشه آن به پول مربوط می شد، بلکه براساس منزلت اجتماعی، خانه ای که افراد در آن زندگی می کردند، و اعتقادات سنتی بود.

احتمالاً خانواده من به اندازه برخی از خانواده های آن گروه اجتماعی ثروت داشت، اما خوشبختانه من در آن دسته از دانش آموزان قرار نداشتم. چرا؟ زیرا خانواده ام در روستا زندگی می کرد. در آنجا ما در میان مردم، بین کارگران و تمام کسانی که فقیر بودند زندگی می کردیم. همان طور که گفتم، ما حتی در طویله زیر خانه خود حیوانات اهلی نگهداری می کردیم و گاو و خوك و جوجه و مانند این ها داشتیم.

من نوه و نتیجه یك زمین دار نبودم. برخی اوقات نوه یك زمین دار پولی در بساط نداشت، اما سنن آریستو کراتیك و طبقه الیگارشی ثر و تمند را حفظ می کرد. از آن جا که پدر و مادر من کشاور زان فقیری بودند که پولی جمع کرده و ثروتی گرد آورده بودند، خانواده ام هنوز فاقد فرهنگ زمین داران ثر و تمند بود. آن ها مردمانی بودند که هر روز در شرایط سخت کار می کردند، زندگی اجتماعی نداشتند و به ندرت با مردمان همانند خود ارتباط برقرار می کردند. فکر می کنم که اگر نوه و نتیجه یك زمین دار بودم، این بدشانسی را داشتم که آن فرهنگ طبقاتی را از نظر روحی و شعور می داشتم. در آن صورت احتمالاً این امتیاز را نداشتم که از ایدئولوژی بورژوازی بورژوازی بگریزم.

گروه مشخصی از دانش آموزان در آن مدرسه وجود داشت که تفکر بورژوا بریستوکراتی داشتند. آن ها به دیگر دانش آموزان ثر وتمندی که کمتر متظاهر بودند با نظر تحقیر نگاه می کردند. من این را تشخیص می دادم. اهمیت چندانی به آن نمی دادم، ولی آن را تشخیص می دادم. می دیدم که دانش آموزان گروه دوم، با آنهایی

که خیلی ثروتمند بودند و از دیگران کناره می گرفتند رقابت می کنند. حتی بین دانش آموزان ثروتمند تقسیم بندی هایی وجود داشت که به رقابت آن ها می انجامید. من از این مسأله کاملاً آگاه بودم.

در هر حال آدم می بایست از خانواده نسبتاً ثروتمندی باشد تا بتواند در آن مدرسه درس بخواند و هم چنین می بایست از تمایزات طبقاتی، رفتار بورژوایی و تبعیض آگاه باشد. این مدرسه ای برای کارگران، پرولتاریا و دهقانان فقیر نبود و حتی فرزندان متخصصان بجز برجستگان آن ها در این مدرسه راهی نداشتند.

اما در مدرسه لاسایه تعدادی دانش آموز سیاه پوست وجود داشتند. از این جنبه، لاسایه مدرسهای بسیار دموکراتیك بود. در مدرسهٔ دولورس، دانش آموز سیاه پوست وجود نداشت. همه سفید بودند. این موضوع هم در آن جا و هم در مدرسه هاوانا که بعداً به آن جا رفتم، مرا گیج می کرد. از این متعجب بودم که چرا در آن جا دانش آموز سیاه یوست وجود ندارد. به یاد می آورم که برای این سئوال تنها یك جواب وجود داشت: «خب، در واقع به این دلیل که تعداد سیاهان کم است و لابدیك بچه سیاه پوست بین این همه بچه سفیدیوست احساسی ناخوشایند دارد». بنابراین به منظور دور نگه داشتن آنها از احساس ناخوشایند بهتر بود یك یا دو بچه سیاه پوست با بیست، سی و یا صد دانش آموز سفیدپوست در یك مدرسه نباشند. این دلیلی بود که به من ارائه می شد. به من می گفتند که دلیل آن صرفاً همین است. نمی دانستم که تبعیض نژادی وجود دارد. کسی که هنوز در کلاس ششم بود. به ویژه اینکه از خانواده کارگری و یا خانواده ای که بتواند مسأله را به او توضیح دهد نبود ــ چگونه می توانست در این مورد چیزی بداند. با کنجکاوی صادقانه ای پرسیدم چرا هیچ کودك سیاه پوستی در مدرسه وجود ندارد، توضیحی به من دادند که آن را كمابيش پذيرفتم. معمولاً به من گفته مي شد «دانش آموزان فقير سياه پوست در این جا احساس ناراحتی می کنند زیرا رنگ پوستشان مانند سایر دانش آموزان نیست».

به یاد نمی آورم که حتی یك دانش آموز سیاه پوست در آن جا دیده باشم. احتمالاً آن ها حتی دورگه ها را قبول نمی کردند. البته آن ها همانند «اس.اس»های آدولف هیتلر که تقاضا داشتند از همه آزمایش خون بشود؛ در مورد هر کس که به

مدرسه وارد می شد آزمایش خون انجام نمی دادند، اما اگر کسی سفید به نظر نمی رسید، نمی توانست در مدرسه ثبت نام کند. اینکه چند مورد از این مسأله پیش آمده و اینکه آیا خانواده ها با این مسأله مقابله کرده اند یا نه را نمی دانم. راهی برای اینکه بفهمم چند نفر از دانش آموزان به خاطر اینکه سفید خالص نبودند به مدرسه راه نیافته اند نداشتم.

اما این مسأله دیگری است و به امور اجتماعی سیاسی مربوط می شود. به طور خلاصه این مدارس اختصاصی بودند. من می توانم بدون تنفر در مورد خوبی ها و بدی های این مدارس سخن بگویم. برعکس مسایل بالا، من به آن مربیان و مسئولین احساسی سپاسگزارانه دارم زیرا خصلتهای خوبی را که در من بود از بین نبردند بلکه آن ها را پرورش دادند. عواملی شخصی و موقعیت های شخصی نیز به مقدار زیادی بر من اثر گذاشت. فکر می کنم انسان محصول مبارزه و سختی کشیدنها است و مشکلات، به همان شکلی که دستگاه برش لبه مواد را تیز می کند، تدریجا جسم و روح بشر را شکل می دهند.

بتو: کمی در مورد مراسم مذهبی برایم صحبت کنید.

کاسترو: خب، مراسم مذهبی به مراحل بعدی متعلق بود.

در آن مدرسه، من به اختیار خودم تصمیم گرفتم به مدرسه یسوعی ها در هاوانا بروم. در آن جا هیچ نوع درگیری نداشتم و از نظر درسی و ورزشی کاملاً موفق بودم، در کلاس ششم و هفتم و سالهای اول و دوم دبیرستان هیچ گونه مشکلی نداشتم. آگاهانه تصمیم گرفتم افقهای جدیدی جستجو کنم. شاید از طریق کاتالوگها، ساختمانها و کتابهایی که در مورد مدرسه هاوانا نوشته شده بود تحت تأثیر اعتبار این مدرسه قرار گرفته بودم. احساس می کردم اشتیاق دارم مدرسهای را که در آن بودم رها کنم و به مدرسه دیگری بروم. تصمیم خود را گرفتم و به خانواده پیشنهاد دادم. به من اجازه دادند مدرسهام را عوض کنم.

بتو: در هاوانا؟

كاسترو: بله.

بتو: نام مدرسه چه بود؟

کاستر و:دبیرستان بلن. این مدرسه به یسوعی های هاوانا تعلق داشت و به خاطر

امکانات و تأسیسات آن بهترین مدرسه منطقه و شاید هم سراسر کوبا بود. یك مکان بزرگ، و مرکزی و با اعتبار زیاد که نخبگان آریستوکراسی و بورژواهای کوبا به آنجا می رفتند.

بتو: آیا این مدرسه هنوز وجود دارد؟

کاسترو: بعد از پیروزی انقلاب، این مدرسه به یك انستیتوی فنی تبدیل شد و اكنون كالج فنی نظامی است، كه مؤسسه ای در سطح دانشگاه می باشد. این مركز بزرگ بود و بعداً گسترش بیشتری یافت. برای مدتی این مركز انستیتوی فنی بود ولی به خاطر نیاز به توسعه نیروهای مسلح تصمیم گرفتیم مؤسسه فنی نظامی را در آن جا مسنقر كنیم كه «آی.تی.ام» نامیده می شود.

وقتی من دانش آموز بودم، در این مدرسه دویست نفر دانش آموز شبانه روزی و همراه با دانش آموزان روزانه هزار نفر محصل وجود داشت. هزینه آن کمی گران و تا حدود ۵۰ دلار برای هر ماه بود. کارکنان غیر روحانی بیشتری داشت، بزرگتر بود و هزینه آن گران تر درمی آمد. احتمالاً غذا بهتر بود، و سالنهای ورزشی خوبی داشت. فکر کنم برای امکانات آن مؤسسه ۵۰ دلار زیاد گران نبود. من ارقام را به «دلار» می گویم زیرا اکنون به خاطر تورم موجود در آمریکای لائین کسی در مورد معنی پزو چیزی نمی داند. یك بار دیگر روح فداكارانه و پرهیزكار یسوعی ها قیمت های پایین را ممکن می ساخت.

بتو: ۵۰ دلار در ماه؟

كاسترو: بله.

روح فداکارانه و پرهیز کار یسوعی ها، نوعی از زندگی که آن ها دنبال می کردند، و کار و تلاش آن ها وجود مدرسه ای با چنین شهریه ای را ممکن می ساخت. مدرسه ای با چنین مشخصاتی در ایالات متحده امروزه ۵۰۰ دلار در هر ماه خرج دارد. چند زمین بسکتبال، بیسبال، دو ومیدانی، زمین های والیبال و حتی یك استخر شنا. مدرسه شگفت انگیزی بود.

در آن زمان کمی بزرگتر شده و نوجوانی دبیرستانی بودم، هرگز به پایتخت کشور نرفته بودم. برای تعطیلات تابستانی به بیران رفتم و مقداری پول به من داده شد تا لباس و چیزهای دیگر بخرم، می بایست کتاب می خریدم و شهریه و سایر مخارج را می پرداختم، چمدانم را بستم و برای نخستین بار به هاوانا رفتم. بتو: چند سالتان بود؟

کاسترو: دقیقاً شانزده سال. در ماه اوت متولد شده بودم، بنابراین در آن سپتامبر شانزده ساله بودم.

بتو: در اینجا کلاسها در ماه سپتامبر شروع می شود؟ کاسترو: بله و تاریخ تولد من نیز ۱۳ اوت است.

من به تیم بسکتبال و چند تیم دیگر در گروه سنی شانزده ساله ها پیوستم. در امور ورزشی به طور فعال شرکت کردم و از همان ابتدا به یکی از بازیکنان خوب تیمهای بسکتبال، فوتبال، بیس بال، و دوومیدانی ـ تقریباً همه رشته ها ـ تبدیل شدم. وقتی به آن جا وارد شدم با طیف گسترده ای از انواع فعالیت ها روبر و بودم. علاقه من به ورزش و انجام سیاحت های اکتشافی بود. به عشق قدیمی خودم یعنی کوهنوردی، رفتن به اردو و چیزهایی مانند آنها که به روش خودم آنها را دنبال می کردم، دست یافتم. یك گروه کاشفان در آن مدرسه وجود داشت. به نظر می رسد که طی اولین گردش ها مربیان مرا خوب تشخیص دادند و تشویقم کردند. تا جایی که یك روز بالاخره سرپرست گروه اکتشاف مدرسه شدم که ژنرال کاشفان نامیده می شد.

## بتو: منظور از کاشفان چیست؟

کاسترو: کاشفان یك گروه بودند ـ نه کاملاً شبیه به پیش آهنگان، بلکه چیزی شبیه آنان. ما اونیفورم مخصوصی داشتیم، به مناطق دست نخورده می رفتیم و در آنجا چادر می زدیم. هر سفر معمولاً یك یا دو روز به طول می انجامید. می بایست نگهبانی می دادیم و چیزهایی از این قبیل، اما من فعالیتهای دیگری هم بر این کارها افزودم که از جمله آن ها می توان کوهنوردی را نام برد.

در مدتی که در این مدرسه بودم، از بلندترین کوههای غرب کشور صعود کردم.
سه روز تعطیل بودیم و من با سه نفر از دوستانم سفری به استان پیناردل ریو ترتیب
دادیم. سفر گروهی ما به جای سه روز پنج روز طول کشید زیرا کوه موردنظر در
شمال قرار داشت و من محل دقیق آن را نمی دانستم. ما رفته بودیم تا آن را جستجو و
کشف کنیم. به قطاری سوار شدیم که به جنوب می رفت، در حالی که کوه موردنظر در

شمال قرار داشت. سفر در شب شروع شدو پیش از رسیدن به کوه که پان دگواجایبون نام داشت سه روز پیاده روی کردیم. صعود بر قله این کوه بسیار مشکل بود. ما به قله رسیدیم، اما زمانی برگشتیم که از شروع کلاسها دو روز می گذشت. همه نگران بودند زیرا نمی دانستند که از بین رفته ایم یا اینکه اتفاقی برای ما رخ داده است.

در آن دوران من عمدتاً در ورزش، سفرهای اکتشافی و کوهنوردی بسیار فعال بودم. خودم نمی دانستم و بعد هم نمی توانستم تصورش را بکنم - که دارم خودم را برای یک نبرد انقلابی آماده می کنم. درس هم می خواندم. همیشه مسأله افتخار و سر بلندی مطرح بود. این طور نبود که من یک دانش آموز نمونه باشم. من چنین نبودم زیرا علاقه ام به ورزش و فعالیت هایی از این قبیل، به این مفهوم بود که وقت زیادی صرف انجام و یا اندیشیدن به آنها می کردم. اما به موقع در کلاس ها شرکت می کردم و منظم بودم. کمابیش به درسها توجه می کردم، تخیل من همیشه زیاد بود و برخی اوقات در حالی که جسمم در کلاس بود، روحم در گرداگرد جهان سیر می کرد و در تمام ۴۵ دقیقه ای که در کلاس بودم به آنچه معلم می گفت بکلی بی توجه بودم. حالا فکر می کنم مسئول بخشی از این رفتار من معلمان مدرسه بودند.

سپس اتفاقی رخ داد. از آن جا که یکی از فعالان ورزش و تا حدودی برجسته ترین آنان بودم، مربیان در دوران رقابتهای ورزشی نسبت به من سختگیری نمی کردند اما بعداً سخت می گرفتند. وقتی افتخارات ناشی از مسابقات، مدال گرفتنها، و چشم و هم چشمی ها تمام می شد مسابقه و رقابت در چنین مدارسی بخشی از تاریخ، اعتبار، و نام مدرسه به حساب می آمد آن ها از من تکلیف می خواستند. واضح است که به مسایل درسی اشاره می کنم زیرا آن ها عموماً درباره رفتار دانش آموزان سخت گیر بودند.

تعداد زیادی از کشیشها آموزشهای سطح بالایی دیده بودند. معلمان کسانی بودند که هر چند از نظر سیاسی ارتجاعی فکر می کردند، اما در فیزیك، شیمی، ریاضیات و ادبیات توانایی زیادی داشتند. به دوره ای اشاره می کنم که از سال ۱۹۴۲ آغاز می شود. از ۱۹۴۲ تا ۱۹۴۵. در سال ۱۹۴۵، وقتی جنگ جهانی دوم تمام شد من از دبیرستان فارغ التحصیل شدم. چند سال قبل از آن دوران، جنگ داخلی اسپانیا تمام شده بود و مربیان ما و آنهایی که هنوز کشیش نشده بودند اما از

قبل به ما درس می دادند، در صحبتهای سیاسی خود ناسیونالیست ـ و یا به شکل کاملاً علنی طرف دار فرانکو ـ بودند. به جز چند نفر کوبایی، بقیه آنها اسهانیایی بودند. بعد از جنگ داخلی اسپانیا، صحبت زیادی درباره فجایع دوران جنگ و ناسیونالیستها ـ و حتی کشیشها ـ یی که اعدام شده بودند صورت می گرفت، اما درباره کمونیستها و سایر جمهوری خواهانی که اعدام شده بودند حرف زیادی گفته نمی شد. به نظر می رسید جنگ داخلی اسهانیا بسیار خونین بوده و افراط کاریهایی در دو طرف صورت گرفت.

بتو: آیا آن دوران برای اولین بار در مورد کمونیسم چیزهایی شنیدید؟ کاسترو: خب، من از مدتها پیش شنیده بودم که کمونیسم چیز وحشت آوری است. کمونیسم را همیشه با چنین مفاهیمی توصیف می کردند. در این مورد می توانم چیزهای زیادی به شما بگویم و یك وقت دیگر، زمانی که در مورد سیاست صحبت می کنیم، این کار را خواهم کرد.

تمام یسوعیانی که در آن جا بودند گرایشات دست راستی داشتند. برخی از آن ها مردمانی به وضوح مهر بان بودند و با دیگران ابراز هم بستگی می کردند. آن ها از بسیاری جنبه ها شایان تقلید بودند، اما از نظر اید تولوژیك در شمار دست راستی ها، طرفداران فرانکو و مرتجعین قرار داشتند. در آن زمان حتی یك یسوعی دست چپی در کو با وجود نداشت. من آگاهم که در حال حاضر تعداد زیادی یسوعی دست چپی وجود دارد و فکر کنم شما می توانید به وجود چندتایی از آن ها در گذشته نیز اشاره کنید، اما در مدرسهای که من درس می خواندم در دوران بعد از جنگ داخلی اسپانیا حتی یك یسوعی دست چپی وجود نداشت. از این جنبه، آن دوران بدترین دوران بود.

من به این نکته توجه داشتم اما در مورد آن زیاد کنجکاوی نمی کردم. همان طور که گفتم بیشتر به ورزش می پرداختم. هم چنین سعی می کردم در خواندن درس فردی ساعی باشم. هر چند دانش آموز نمونه ای نبودم، اما احساس می کردم از نظر اخلاقی نسبت به قبول شدن در همه امتحانات تعهد دارم. برای من این مسأله یك موضوع حیثیتی بود. نمرات خوبی می گرفتم، هر چند که حواسم در کلاس جمع نبود و این عادت بد را داشتم که در آخرین ساعات برای امتحان آماده شوم. امروزه ما از این

گونه رفتار انتقاد می کنیم و به درستی چنین می کنیم.

در مدرسه وظایفی به عهده من بود زیرا دانش آموزان می بایست وظایف بخصوصی را به عهده بگیرند. وقتی کسی مسئول یك كلاس و یا یك سالن مطالعه بود، مي بايست چراغ ها را خاموش كند و درها و پنجره ها را ببندد. من مسئول سالن اصلی مطالعه بودم که برای مطالعات بعد از شام و قبل از خواب مورد استفاده قرار می گرفت. موقع امتحانات من می بایست آخرین فردی می بودم که سالن را ترك می کردم. عادت کرده بودم دو، سه و یا چهار ساعت در آن جا بمانم و خودم را به یادداشتهایم مشغول کنم. هر چند که این کار کاملاً درست نبود، اما مجاز شناخته مى شد. شايد به خاطر اينكه كسى را نمى آزرد. موقع امتحانات من دائماً مطالعه مي كردم ـ قبل و بعد از ناهار و وقت استراحت كتاب هايم را مطالعه مي كردم، تا هر آنچه که از من انتظار می رفت یاد بگیرم. اما فیزیك، ریاضیات، شیمی و زیست شناسی را مطالعه نمی کردم. در این درس ها من خود آموزنده هستم و به طریقی آن ها را یاد می گرفتم. ظرفیتی در خود پدید آورده بودم تا شگفتی های فیزیك، زمین شناسی، ریاضیات، گیاه شناسی، و شیمی را فقط از طریق کتاب درسی یاد بگیرم. معمولاً نمره های خوبی می گرفتم که از نمره بهترین دانش آموزان بالاتر بود. معلمینی از انستیتوهای دولتی به مدرسه می آمدند تا از ما امتحان بگیرند نتایج این امتحانات برای مدرسه بسیار مهم بود.

بتو: این انستیتوها چه جور مؤسساتی بودند؟

کاسترو: دبیرستانهای دولتی. فراموش نکنید که آن زمان دوران جنگ جهانی دوم بود، جبهه های خلقی پدید آمده بود، و برخی از کشورها قوانینی برای منظم کردن سیستم آموزشی خود برقرار کرده بودند. قانون اساسی سال ۱۹۴۰ در کشور ما حاوی برخی پیشرفتها در مورد تحصیلات و تأسیس مدارس بود. طبق قانون کوبا مدارس خصوصی، که در خدمت بخشهای ثروتمند جامعه بودند، می بایست با قانون منطبق بوده و از برنامه دبیرستانهای دولتی پیروی کنند. فقط یك برنامه آموزشی وجود داشت و وقتی معلمین مدارس دولتی ـ که به عنوان افراد تحصیل کرده می بایست غرور، احترام به نفس و اعتبار خودشان را حفظ کنند ـ به مدرسه ما کرده می بایست غرور، احترام به نفس و اعتبار خودشان را حفظ کنند ـ به مدرسه ما آمدند تا از دانش آموزان مدرسه یسوعیها امتحان بگیرند، سئوالات سختی

می دادند که از سئوالات سایر مدارس مشکلتر بود. شاید برخی از آنان از دیگران بیشتر می فهمیدند، تکرار می کنم که آن دوران، دوران جبهه خلقی و اتحاد ضدفاشیستی بود. حزب کمونیست که قبلاً در تدوین قانون اساسی شرکت کرده بود، در دولت تا حدودی نفوذ داشت و در تدوین برخی از قوانین شرکت کرد.

بنابراین معلمین می آمدند و از ما امتحان می کردند. امتحانات غالباً سخت بود. به نظر می رسید تخصص من در امتحاناتی است که آن معلمین دولتی می گرفتند. اغلب، وقتی حتی بهترین دانش آموزان گیج می شدند و جواب درستی نمی دادند، من در آن رشته های درسی که مشکل شناخته می شدند نمرات خوبی می گرفتم. به یاد می آورم که تنها نمره بالا را در درس جغرافیای کوبا من گرفتم و نمره ام ۹۰ بود. مدرسه ما به معلمین دولتی شکایت برد که چرا نمره های دانش آموزان کم است و آن ها پاسخ دادند «کتاب درسی که دانش آموزان از آن استفاده می کنند خیلی خوب نیست». سپس معلمان ما گفتند که؛ «خوب، دانش آموزی وجود دارد که از همان کتاب استفاده کرده ولی نمره او ۹۰ است». مسأله این بود که من کمی از تخیلم بهره گرفته بودم و تلاش می کردم پاسخ ها را تشریح کنم. امتحانات برای من یك مسأله حیثیتی بود.

به طور خلاصه، من در امور ورزشی، گروه کاشفان، و تمام فعالیتهای دیگر فوق برنامه غرق شده بودم و در طول آن دوره به زور درس میخواندم، اما نمرات خوبی می گرفتم.

از بین هم شاگردی هایم تعداد زیادی دوست نیز پیدا کردم. بدون کوشش و بدون اینکه خود متوجه شوم، به عنوان یك ورزشكار حریص، یك مسابقه دهنده، یك کاشف، یك کوهنورد و هم چنین فردی که با وجود نمام اینها، نمرات خوبی نیز می گیرد معروف شده بودم. احتمالاً بدون اینکه خودم آگاه باشم برخی گرایشات سیاسی نیز در من قابل تمیز بود.

بتو: می خواستید در مورد مراسم مذهبی صحبت کنید.

کاسترو: در آن زمان من به مراسم مذهبی می رفتم. لازم به یادآوری نیست که آموزش مذهبی در آن جا همان شکلی را داشت که در مورد دبیرستان دولورس برای شما گفتم. همان سیستم، حتی وقتی درسهایی مثل منطق و فلسفه داشتیم دنبال

مىشد.

هر سال سه روز برای انجام مراسم مذهبی می رفتیم. برخی اوقات این مراسم در مدرسه برگزار می شد اما مواقع دیگر به مکانهای دیگری می رفتیم. تمام دانش آموزان کلاس برای سه روز از یکدیگر جدا می شدند، تا در سخنرانی های مذهبی، عبادات مبتنی بر اعتکاف، عشاء ربانی و سکوت شرکت کنند. سکوت کردن بدترین بخش این برنامه بود. می بایست به ناگهان لال شد و حتی یك کلام بر زبان نیاورد، هر چند که با این حال، این سکوت جنبه های خوشایندی نیز داشت. به خاطر می آورم که آن همه فلسفه بافی اشتهای مرا به طرزی شگفت آور زیاد می کرد، در نیجه ساعات صرف ناهار و شام اوقاتی دوست داشتنی بودند. در این ساعات خوش می گذراندم و کامیاب بودم. آموزش های روحانی خیلی زود شروع می شد.

طبیعتاً در آن مدارس مجبور بودم هر روز به مراسم عشاءربانی بروم.

**بتو:** هر روز؟

کاسترو: بله. این هم رویه دیگری بود که من فکر میکنم اثر منفی داشت: فرستادن دانش آموزان به عشاءربانی به زور.

بتو: در مدرسه دولورس هم مثل مدرسه بلن؟

کاسترو: بله. به خاطر ندارم که در مدرسه لاسایه چگونه بود، اما می دانم ـ به روشنی به خاطر دارم ـ که در مدرسه دولورس و بلن مجبور بودیم هر روز به مراسم عشاءربانی برویم.

بتو: صبحها؟

کاسترو: بله، قبل از صبحانه. هر روز همان برنامه را داشتیم. فکر می کنم به امری مکانیکی بدل شده بود. هر روز به عشاءربانی رفتن یك عمل افراطی است و فکر نمی کنم به کودکان کمك کند.

در کنار عشاء ربانی عبادات دیگری هم بود. آن طور که اکنون می بینم، صدها بار تکرار عبارات یکسان، تجلیل از مریم مقدس و دعا به درگاه خداوند اثر مثبتی نداشت و این بهترین چیزی است که می توانم بگویم. چند بار باید این عبارات را در دوره تحصیل خود گفته باشم! آیا هرگز در معنی آنچه می گفتم تأمل می کردم؟ به عنوان مثال، بعدها من نوعی از عبادت را در یکی از دیگر مذاهب دیدم که در آن به

نظر می رسید شخصی عبادت کننده با حالتی بی اختیار با دیگری سخن می گوید. او عبارات عادی و اندیشه های خود را به کار می گرفت تا دعا یا درخواست کند و یا آرزوها و احساس خود را اظهار نماید. آن ها هر گز به ما چنین چیزی یاد نمی دادند و به جای آن می گفتند جملات نوشته شده ای را تکرار کنیم و این کار را به شکل صرفا مکانیکی، یك، دو، پنجاه و یا صدبار انجام دهیم. در نظر من، این کار مطلقاً عبادت کردن نیست. این کار ممکن است برای تارهای صوتی، صدا یا هر چیز دیگر ـ مثلاً تقویت تحمل، اگر کسی لازم داشته باشد ـ خوب باشد، اما عبادت نیست.

بتو: این یك چیز مكانیكی است.

کاسترو: اغلب من می بایست دعا را به زبان لاتین و یونانی تکرار کنم و نمی دانستم آن لغات چه معنایی دارند. یك نفر دعا را می خواند: کایریه الاسین، کریسته الایسن و دیگران می گفتند: اوراپرونوبیس و چیزهایی از این قبیل. من دعا را تقریباً به یاد دارم. ما نمی دانستیم چه معنی می دهد و چه چیزی را داریم تکرار می کنیم و فقط آن را به شکل مکانیکی تکرار می کردیم. در طول سال ها ما با عادت به این دعا رشد کردیم. کاملاً رك به شما بگویم که در آموزش های مذهبی این مسأله یك ضعف بزرگ بود.

بتو: من هم چنین فکر می کنم.

کاسترو: وقتی که شانزده، هفده و یا هجده ساله بودیم مراسم روحانی ما شامل تفکر و فرو رفتن در حالت خلسه نیز می شد. در طول این دوره سه روزه مراسم مذهبی، در مورد مسایل فلسفی و خداشناسی نیز تفکر می کردیم اما موضوع غالب در این عبادات عذاب و عقوبت که با توجه به تمامی شواهد وجود آن محتمل تر از پاداش بود و پاداش بود. پاداش موردنظر قوه تخیل ما را به کار نمی انداخت، اما عذاب و حقوبت آن چنان توصیف می شد که گویی واقعاً وجود دارد.

به یاد می آورم که در مورد جهنم داغی و عذاب آن و رنجی که پدید می آورد موعظه های زیادی می شنیدیم. من نمی دانم چگونه چنین جهنم وحشتناکی می تواند با چنین توصیفی که از آن می شد وجود داشته باشد، زیرا هر قدر هم گناهان یك نفر

<sup>1.</sup> Kyrie eleison, christe eleison - ora pro nobis

بزرگ باشد، وجود چنین رفتار ظالمانه ای غیرقابل تصور است و علاوه بر آن مجازاتی که برای گناهان جزئی توصیف می شد، بسیار بی تناسب بود. حتی باور نکردن به چیزی که با توجه به حالت جزمیت آن غیرقابل درك باقی می ماند گناه به حساب می آمد. آدم می بایست به آن اعتقاد داشته باشد زیرا اگر در این حالت تصادف می کرد و یا به خاطر دلیل دیگری درمی گذشت، به جهنم می رفت. واقعاً تناسبی بین گناه و عذاب اخروی وجود نداشت.

هدف آنها این بود که قدرت اندیشه را منکوب کنند. هنوز مثالی را که اغلب در آن مراسم روحانی گفته می شد به خاطر دارم. همیشه برخی مطالب نوشته شده نیز وجود داشت که افکار و تفاسیری در آنها به چشم می خورد. هاما به ما می گفتند: «فرزندم می توانی ابدیت را این طور تصور کنی. فرض کن کره ای فولادی به اندازه کره زمین وجود داشته باشد (ومن تلاش می کردم کره ای فلزی را به اندازه زمین و با محیطی بر ابر چهل هزار کیلومتر تجسم کنم) که سطح آن هر هزار سال یك بار به وسیله خرطوم یك مگس سائیده می شود. خب، مگس کره را بالاخره از بین خواهد برد ـ یعنی اینکه آن کره فولادی که به اندازه کره زمین است در نتیجه این سائیدگی برد ـ یعنی اینکه آن کره فولادی که به اندازه کره زمین است در نتیجه این سائیدگی این با چیز که هر هزار سال یك بار اتفاق می افتد، از بین خواهد رفت ـ و این کار را قبل از اینکه جهنم تمام شود انجام خواهد داد. آتش جهنم برای همیشه وجود خواهد داشت». ماهیت تفکر مذهبی برای ما چنین چیزی بود. من این کار را همچون نوعی از تروریسم فکری توصیف می کنم. برخی اوقات آن توضیحات به تروریسم فکری به به دل می شد.

اکنون نزدیك به پایان قرن بیستم هستیم و نه خیلی پیش ـ فقط چهل سال (و من از این کوتاهی زمان در شگفتم) ـ یکی از بهترین مدارس در کشور ما چنین نوعی از آموزش را ارائه می کرد. گمان نکنم کارهای آنها راه خوبی برای تقویت احساسات مذهبی بوده باشد.

بتو: آیا به کتاب مقدس زیاد اشاره می شد؟

کاسترو: اشاره می شد ولی نه خیلی زیاد. ممکن بود که معنی یك تمثیل یا یك عبارت از انجیل توضیح داده شود. در طول آن دوره فقط تاریخ کتاب مقدس مورد مطالعه قرار می گرفت. جلدهای بعدی آن سال به سال ضخیم تر می گشت. یعنی با

یك جلد كم ورق آن شروع می كردیم و هر سال موضوعات جدید اضافه می شد. مطالعه تاریخ كتاب مقدس در برنامه درسی قرار داشت و درس جالبی بود.

من همیشه این درس را دوست داشتم زیرا محتویات آن جذاب بود. برای کودکان و افراد بزرگ سال شگفت انگیز بود که همه چیزهایی را که از آفرینش جهان تا توفان نوح رخ داده بود بدانند.

در تاریخ کتاب مقدس چیزی وجود دارد که من هیچگاه آن را فراموش نمی کنم. کاملاً مطمئن نیستم که آیا این مسأله دقیقاً در کتاب مقدس آمده یا نه، اما اگر در آن باشد، فکر می کنم به تحلیلی در مورد آن نیاز باشد. موضوع این است که: بعد از توفان نوح، یکی از پسران او آیا یکی از پسران نوح بود؟ پدرش را مسخره کرد. نوح از انگور شراب درست کرد و آن قدر نوشید که مست کرد. یکی از پسرانش او را دست انداخت و در نتیجه اعقاب او محکوم به سیاه پوست بودن شدند. به خاطر نمی آورم که پسر یاد شده در کتاب مقدس کنعان بود یا نه؟ پسران نوح چه کسانی بودند؟

بتو: سام، حام، و یافث. در کتاب مقدس در باب پیدایش، کنعان پسر حام و در نتیجه نوه نوح است. نوح کنعان را نفرین کرد و او را محکوم کرد که پست ترین برده ها باشد. از آن جا که در آمریکای لاتین برده ها سیاه پوست بودند، برخی ترجمه های قدیمی کتاب مقدس لغت سیاه را به عنوان معادل برده به کار برده اند. علاوه بر آن، اعقاب کنعان مردم مصر، اتیوپی و عربستان را تشکیل دادند که دارای پوست تیره اند. علاوه بر این، در کتاب مقدس، نفرین مورد نظر شامل فرزندان و اعقاب او نمی شود، مگر اینکه کسی بخواهد به منظور پیدا کردن مصداقی مذهبی برای آپارتاید، تعبیری انحرافی ارائه دهد.

کاسترو: خب، به ما آموخته بودند که یکی از فرزندان نوح به خاطر اینکه تنبیه شود، محکوم شد که اعقابی سیاه پوست داشته باشد و یك نفر باید کنترل کند که آیا این مطالب هنوز هم تدریس می شود و آیا این برای یك مذهب مناسب است که آموزش دهد سیاه بودن تنبیهی از سوی خداوند است؟ من این مطلب را از تاریخ کتاب مقدس به خاطر دارم.

با این حال، همه آن داستان ها مرا مجذوب خود می ساخت: ساخت کشتی

نوح، طوفان نوح، تمام آن حیوانات، به خشکی نشستن، کشتی، چگونگی زندگی در آن زمان، رنجهای موسی، عبور از دریای سرخ، سرزمین موعود، و تمام جنگها و نبردهائی که در کتاب مقدس تشریح شده است. فکر کنم در مورد جنگها اولین بار در تاریخ کتاب مقدس آگاهی یافتم. یعنی به هنر جنگ علاقمند شدم. من مجذوب ان بودم: از انهدام دیوارهای اریحا توسط یوشعبن نون در میان غریوسازها گرفته تا قدرت هرکول وار سامسون که به او توانائی داد دیوار معبد را با دست خالی شکاف دهد. این اعمال واقعاً آدمی را شیفته می کرد. تمام دوره ای که به عهد عتیق مربوط می شد به نظر شگفت آور می آمد: یونس و نهنگی که او را بلعید، عذابی که بر سر بابلیان عشرت طلب آمد، و هم چنین دانیال نبی. البته می توانستیم داستانهای دیگری نیز بخوانیم ـ داستان هائی از مردمانی دیگر همراه با تفاسیر آن ها ـ اما من معتقدم داستان های محدودی می توانند همانند داستان هائی که در عهد عتیق و تاریخ معتقدم داستان های محدودی می توانند همانند داستان هائی که در عهد عتیق و تاریخ کتاب مقدس وجود دارد باشند.

بتو: آیا کتابی به نام پیروی از مسیح نیز وجود داشت؟ کاسترو: فکر کنم اسمش را شنیده ام.

پس از تاریخ کتاب مقدس، نوبت عهد جدید بود که تمثیل های فراوانی داشت. این تمثیل ها تکرار می شد و توسط اصطلاحاتی که در کتاب مقدس بود توضیح داده می شد که خیلی جالب بود. جریان مصلوب شدن و مرگ مسیح همراه با تمام توضیحاتی که همراه با آن داده می شد همیشه بر بچه ها و جوانان تأثیر عمیقی داشت.

بتو: چه موقع احساس همدردی با فقرا را شروع کردید؟

کاسترو: باید به تجربیات کودکی ام برگردم. قبل از همه، جائی که من در آن زاده و بزرگ شدم، در میان مردمان فقیری زندگی می کردیم که فرزندان آنان پابرهنه بودند. اکنون درك می کنم که آنها می بایست زندگی پررنجی داشته باشند. به بیماریهایی که در میان آنها وجود داشت و رنجی که می بردند می اندیشم. در آن موقع من از این مسائل آگاه نبودم، اما با آنها رابطه نزدیکی داشتم. آنها در همه چیز دوستان و رفقای من بودند. با یکدیگر به رودخانه و به جنگل می رفتیم تا شکار و بازی کنیم. وقتی در تعطیلات به خانه می رفتم آنها دوست و هم نشین من بودند. من بودند. من بودند. من بودند. من بودند و به طبقه اجتماعی دیگری غیر از طبقه آنان تعلق نداشتم. همیشه با هم بودیم و

ارتباطات مختلفی داشتیم. در آن جا زندگی بسیار آزادانه ای داشتم.

در بیران جامعه بورژوائی یا فئودالی وجود نداشت. بیست یا سی خانوار صاحب زمین وجود نداشت که خانواده های آن ها یك گروه اجتماعی تشکیل دهند. پدر من یك زمین دار منفرد بود. برخی اوقات یکی از دوستان او به ملاقاتش می آمد ولی ما به ندرت به دیدار کسی می رفتیم. والدینم اغلب در خانه ما می ماندند و به ملاقات سایر خانواده ها نمی رفتند. آن ها همیشه مشغول کار بودند. بنابراین تنها کسانی که ما می دیدیم کسانی بودند که در همان جا می زیستند. من عادت داشتم به محله هائیتی یایی ها و به کلبه های آن ها بروم و برخی اوقات به خاطر این کار سرزنش می شدم. تنها به خاطر اینکه از ذرت بو داده آن ها خورده بودم به دردسر می افتادم زیرا با آن ها غذا خورده بودم - البته به دلائل بهداشتی و نه اجتماعی. هیچ کس در خانه ما به من نمی گفت «نزدیك آن ها نرو و چنین و چنان نکن!» هرگز هیچ کس در خانه ما به من نمی گفت «نزدیك آن ها نرو و چنین و چنان نکن!» هرگز آن ها احساس طبقاتی نداشتند و منش و طرز تفکر مردمان ثر و تمند و یا زمین داران را قاقد بودند.

من از امتیاز داشتن بسیاری چیزها آگاه نبودم. خانواده من همه چیز داشت و همیشه مورد احترام بود اما من با این مردم بزرگ شدم و رشد کردم بدون اینکه هیچ شکلی از تبعیض یا فرهنگ و ایدئولوژی بورژوائی در کار باشد. این امر باید بر من اثراتی می داشت.

ارزشهای اخلاقی من در مدرسه، از طریق معلمان و حتی در خانه و اعضای خانواده ام خلق شد.

در همان ابتدا به من گفته شده بود که نباید دروغ بگویم. بدون شک ارزشهای اخلاقی در مدرسه و توسط والدین و سایر اعضای خانواده ام به من آموخته شد. این ارزشها صرفاً ارزشهائی اخلاقی بودند. مارکسیستی نبودند و از یک فلسفه اخلاقی مایه نمی گرفتند. بر مبنای اخلاق مذهبی بودند. خوب و بد و چیزهائی را که باید انجام می شد و یا انجام نمی شد به من یاد داده بودند. در جامعه ما، نخستین بهره های کودکان از اصول اخلاقی بر مبنای اخلاق مذهبی بود. در محیط زیر کنترل مذهب، مردم تعدادی از ارزشهای اخلاقی را به عنوان موضوعی سنتی و بر پایه اعتقادات مردم تعدادی از ارزشهای اخلاقی را به عنوان موضوعی سنتی و بر پایه اعتقادات مردم تعدادی از ارزشهای اخلاقی را به عنوان موضوعی سنتی و بر پایه اعتقادات مردم تعدادی از ارزشهای اخلاقی را به عنوان موضوعی سنتی و بر پایه اعتقادات می کردند. هر چند که بخشی از این اعتقادات غیرعقلائی بود مثل این فکر

که، برواز و فریاد یک جغد و یا آواز خروس می تواند نشانه ای از مصیبت باشد. بعدها، زندگانی ام که آن را برایتان توصیف کردم در من احساساتی را در مورد چیزهائی که غلط است، عدول از معیارهای اخلاقی، بی عدالتی، ظلم و یا حقه بازی خلق کرد. من نه تنها یك سرى ارزشهاى اخلاقي را به دست آوردم، بلکه تجربیاتي نیز در مورد اینکه چه چیزی را می توان عدول از معیارهای اخلاقی نام نهاد و چگونگی افرادی که به اصول اخلاقی پایبند نیستند به دست آوردم. داشتن عقیده در مورد اینکه چه چیز عادلانه است و چه چیزی ناعادلانه را شروع کردم. مفهوم منش شخصی را نیز دریافتم. به دست دادن توضیح کاملی از احساسی که منش شخصی بر پایه آن استِوار شده، مشکل است. ممکن است کسانی باشند که در این مورد بیشتر از دیگران حساس باشند. شخصیت افراد نیز در این مورد تأثیر دارد. چرا یك نفر از سایرین پرخاشجوتر است؟ به عقیده من، شرایطی که شخص در آن تحصیل کرده است می تواند کم و زیاد در پرخاشجوئی و سرکشی او مؤثر باشد. شخصیت و خمیره شخص نیز نقش ایفا می کنند. برخی از مردم از دیگران سر براه تر و مطیع تر، انضباط پذیرتر و فرمانبردارترند. اما واقعیتی که باقی میماند این است که احساس عدالت خواهی و عادلانه و غیرعادلانه بودن پدیده ها به تدریج در انسان رشد مي يا بد.

از این نظر، فکر می کنم من همیشه احساس عدالتخواهی داشته ام و این احساس به خاطر آنچه دیده و تجربه کرده ام از خیلی پیش وجود داشته است. هم چنین احساس می کنم تمرینات بدنی و شرکت در ورزش می تواند چیزهای زیادی به ما یاد بدهد: استحکام، قدرت تحمل، عزم و اراده، و انضباط شخصی. بدون شك معلمان من، معلمان یسوعی من به ویژه یسوعی های اسهانیائی که بدون اینکه عقاید سیاسی آن ها مطرح باشد، احساس قوی منزلت و ارزش شخصی را القا می کردند، بر من اثر گذاشتند. بیشتر اسهانیائی ها دارای حسی از منزلت و اعتبار شخصی هستند و این احساس در یسوعی ها خیلی قوی است. آن ها به شخصیت، راستی و درستی، صداقت، شجاعت و قدرت از خودگذشتگی ارزش می دادند. مربیان انسان حتماً بر او تأثیر می گذارند. یسوعی ها از طریق سازماندهی موکد، نظم، و ارزشهای خود به وضوح بر من تأثیر گذاردند. آن ها در اعتلای من

سهیم بودند و بر احساس عدالت خواهانه من تأثیر گذاردند. هر چند ممکن است این اثر کاملاً بدوی باشد، اما حداقل برای من یك نقطه آغاز بود.

با دنبال کردن این راه، به نقطه نظری رسیدم که مطابق آن، ظلم، بی عدالتی و حتی تحقیر کردن یك همنوع رابه عنوان چیزی غیرقابل تصور می دیدم. این ارزشها به تدریج در وجدان من رشد می کرد و در وجود من باقی می ماند، چندین عامل در رشد یك سری ارزشهای اخلاقی معین در وجود من سهم داشته اند و زندگی نیز به خودی خود مرا از داشتن یك فرهنگ طبقاتی، و احساسی از تعلق داشتن به یك طبقه متفاوت و برتر مانع شد. فكر کنم این بنیانی بود که بعدها بر پایه آن آگاهی سیاسی خود را تکامل بخشیدم.

اگر انسان ارزشهای اخلاقی را با روحیه ای عصیانگرا و مقابله در برابر بی عدالتی بیاموزد، ارجمند شمردن و ارزشمند دانستن تعدادی از چیزهای دیگر را که مردمان دیگر اعتباری برای آنها قائل نیستند شروع می کند. احساسی از ارزشهای شخصی، عزت و وظیفه شناسی بنیانی اساسی پدید می آورد و مردم را قادر می سازد آگاهی سیاسی کسب کنند. در جریان زندگی من به ویژه چنین بود، زیرا من این احساس را به خاطر فقیر بودن، پرولتاریا بودن و یا داشتن اصلیت روستایی، یعنی از طریق موقعیت اجتماعی به دست نیاوردم. من آگاهی سیاسی خود را از طریق استدلال، تفکر، و از طریق پرورش احساسات و اعتقاد عمیق به دست آوردم.

فکر کنم آن چه را در مورد ایمان به شما گفتم ـ توانایی استدلال، فکر کردن، تحلیل، تعمق و پرورش احساسات ـ همان چیزی است که کسب اندیشههای انقلابی را ممکن می سازد. در مورد من موقعیت ویژه ای وجود داشت: هیچ کس افکار سیاسی را به من یاد نداد. من این امتیاز را نداشتم که راهنمایی خردمند در کنار خود داشته باشم. اکثر کسانی که در تاریخ ما نقشی بازی کرده اند از وجود چنین راهنمایی، معلمان برجسته ای و یا استادانی برخوردار بوده اند. متأسفانه من مجبور بوده ام در تمام زندگانی ام خود راهنمای خویشتن باشم. چقدر ممنون بودم اگر کسی جیزی در مورد سیاست به من یاد داده بود و یا کسی اندیشههای انقلابی را به من می آموخت.

هیچ کس نتوانست ایمان مذهبی را از راه به کار گرفتن روشهای مکانیکی، جزمی، و یا غیرعقلانی در من رسوخ دهد. اگر کسی بخواهد از من بپرسد در چه زمانی اعتقاد مذهبی داشته ام، باید بگویم: «در واقع هیچ وقت». من هرگز اعتقاد مذهبی واقعی و ایمان مذهبی نداشتم. در مدرسه هیچ کس هرگز نتوانست این ارزشها را در من رسوخ دهد. کمی بعد من به ارزشهای دیگری دست یافتم: یك اعتقاد سیاسی، یك ایمان سیاسی که آن را خودم به عنوان نتیجه تجربیات، تحلیل ها و احساساتم به دست آوردم.

اندیشه های سیاسی، چنانچه از احساسات شریف و نوع پرستانه مایه نگیرد بی ارزش است. به همین سان، اگر احساسات نیك خواهانه بر مبنای اندیشه های درست و عادلانه نباشند بی ارزش می شوند. من اطمینان دارم همان تكیه گاه هایی که امر وز از خود گذشتگی یك فرد انقلابی را ممكن می سازد، از خود گذشتگی شهدایی را که در گذشته به خاطر ایمان مذهبی خود مرده اند ممكن ساخته است. به گمان من، شهدای مذهبی افرادی از خود گذشته و بخشنده و جوانمرد بوده اند: آنان از همان خمیره ای ساخته شده بودند که قهرمانان و انقلابیون از آن ساخته می شوند. بدون وجود آن کیفیات، قهرمانان مذهبی یا سیاسی نمی توانستند وجود داشته باشند.

من می بایست راه خود را ـ راهی طولانی ـ ادامه دهم تا اندیشه های انقلابی خود را پرورش دهم و این اندیشه ها در رسیدن به نتایجی که من خود بدان ها دست یافتم، ارزش زیادی داشتند.

بتو: آیا در گروهی که در سال ۱۹۵۳ به پادگان مونکادا حمله کردند، عضو مسیحی وجود داشت؟

کاسترو: تحقیقاً بله. اما ما از هیچ کس، هرگز در مورد اعتقادات مذهبی اش چیزی نمی پرسیدیم. بله، در میان ما افراد مسیحی وجود داشت اما به هرحال وقتی ما به مونکادا حمله کردیم من ایدئولوژی مارکسیستی پیدا کرده بودم.

بتو: در آن وقت ایدئولوژی شما مارکسیستی بود؟

کاسترو: بله، من ایدئولوژی مارکسیست ـ لنینیستی داشتم. یك ایدئولوژی بخوبی تكامل یافته و انقلابی.

بتو: این ایدئولوژی را وقتی به دانشگاه میرفتید داشتید؟

کاسترو: بله، من این ایدئولوژی را به عنوان یك دانشجوی دانشگاه پیدا كردم. بتو: در مبارزه سیاسی دوران دانشگاه؟

كاسترو: از طريق آشنايي با ادبيات انقلابي.

اما به هرحال یك چیز عجیب این میان وجود داشت: به عنوان نتیجه مطالعه اقتصاد سیاسی سرمایه داری، من استخراج نتایج سوسیالیستی و تصور جامعه ای که اقتصاد آن بتواند به شکل عقلایی تر عمل کند را شروع کردم و این کار را حتی قبل از اینکه ادبیات مارکسیستی را کشف کنم شروع کردم. به عنوان یك کمونیست تخیلی شروع کردم. پیش از آن که به سال سوم دانشگاه برسم با اندیشههای انقلابی، تئوریهای انقلابی، مانیفست کمونیست، و یا کارهای اولیه مارکس، انگلس، و لنین آشنایی نداشتم. به صراحت بگویم که سادگی، روشنی و روش مستقیمی که مانیفست کمونیست جهان ما و جامعه را با آن تشریح می کند، اثر به ویژه بزرگی روی من داشت.

طبیعتاً قبل از تبدیل شدن به یك كمونیست تخیلی و یا ماركسیست، دنباله رو خوزه مارتی بودم: نباید این مسأله را نادیده بگیرم. من از زمانی كه در دبیرستان بودم اندیشه های خوزه مارتی را دنبال می كردم. اندیشه های مارتی بر همه ما اثر عمیقی داشت: او را تحسین می كردیم. هم چنین من همیشه با تمام وجودم نبرد قهرمانانه مردم كشورمان را برای نیل به استقلال در قرن گذشته تحسین می كردم.

من در مورد کتاب مقدس با شما حرف زدم، اما می توانستم در مورد تاریخ کشورمان نیز که بی نهایت جالب، سرشار از نمونه های شجاعت، شرافت انسانی، و قهرمانی است با شما سخن بگویم. به همان سان که کلیسا شهدا و قهرمانانی دارد، تاریخ هر کشور نیز قهرمانان و شهدایی برای خود دارد: این امر تقریباً بخشی از یك مذهب است. وقتی به تاریخ زندگی ژنرال آنتونیو ماسئو، آن پهلوان جسور، که نبردهای بسیار کرد و فتوحات برجسته ای به انجام رساند. گوش می کردم، و یا وقتی که در مورد ایگناسیو آگرامونته، و یا ماکسیمو گومز، آن انترناسیونالیست اهل دومینیکن و فرمانده اصیل نظامی که از آغاز در جبهه کوبایی ها جنگید، به من گفته می شد، و یا درباره دانشجویان بی گناه پزشکی که به دلیل انهام بی پایه بی حرمتی به می شد، و یا درباره دانشجویان بی گناه پزشکی که به دلیل انهام بی پایه بی حرمتی به یک گور اسپانیایی در سال ۱۸۷۱ اعدام شدند می خواندم، چیزی شبیه به احترام

بی اندازه در قلبم پدید می آمد. ما به آنچه درباره مارتی و کارلوس مانوئل دسسپدس، پدر کشور، گفته می شد گوش می کردیم. بنابراین همراه با تاریخ کتاب مقدس که در موردش حرف زدیم، تاریخ دیگری هم بود که ما آن را مقدس می دانستیم: تاریخ کشورمان، تاریخ قهرمانان ملی مان. من این تاریخ را چندان که در مدرسه و از کتابها آموختم، از دیگر اعضای خانواده ام فرا نگرفتم. به تدریج در تماس با انواع دیگری از آدمها و رفتارها قرار گرفتم.

قبل از اینکه مارکسیست شوم، از تحسین کنندگان بزرگ تاریخ کشور و مارتی بودم. من مرید مارتی بودم. هم مارکس و هم مارتی با حرف «م» شروع می شوند و من فکر می کنم آن ها بسیار شبیه به یکدیگر هستند. من کاملاً متقاعد شده ام که اگر مارتی در همان محیطی زندگی کرده بود که مارکس زندگی می کرد، همان اندیشه ها را پیدا می کرد و کمابیش به همان طریق عمل می نمود. مارتی احترام زیادی برای مارکس قائل بود و یك بار در مورد مارکس گفت: «از آن جا که او ظرف دار ضعفا بود، شایسته احترام است». وقتی مارکس در گذشت مارتی در مورد او چیزهای بسیار زیبایی نوشت.

به عقیده من اندیشه های مارتی حاوی چنان اجزای زیبا و بزرگی است که انسان می تواند از طریق داشتن ایدئولوژی او به عنوان نقطه آغاز، به یك مارکسیست بدل شود. البته و هر چند مارتی همیشه در جبهه فقرا قرار داشت و از مفاسد جامعه مبتنی بر استثمار به سختی انتقاد می کرد، در مورد اینکه چرا جامعه به طبقات تقسیم شده توضیحی به دست نمی داد.

وقتی برای نخستین بار به مانیفست حزب کمونیست دست یافتم توضیحی بر این امر پیدا کردم و در انبوه حوادثی که رخ می داد، یعنی در جایی که درك پدیده ها مشکل بود و به نظر می رسید که همه چیز نتیجه تبهکاری انسان ها ـ نقائص، فسادها و زشت خویی آن ها ـ است من تشخیص عوامل دیگری را که به وجود انسان، اخلاقیات او و گرایشات فردی اش بستگی نداشتند آغاز کردم. درك جامعه انسانی، روند تاریخ و تمایزاتی را که هر روز می دیدم شروع کردم. علاوه بر این، با وجود گرسنگان فقیر در کنار کسانی که بیش از نیاز از ثروت برخوردار بودند، برای دیدن اختلاف طبقاتی دیگر به نقشه، میکروسکوب و یا تلسکوپ نیاز نبود. چه کسی بهتر

از من، که هر دو واقعیت را لمس کرده و حتی تا حدودی قربانی این دو شده بودم، می توانست این امر را درك کند؟ من چطور می توانستم از درك تجربیاتی که از سر گذرانده بودم و هم چنین موقعیت زمین داران و کشاورزان پابرهنه بی زمین عاجز باشم؟

شاید باید چیزی را در مورد وقتی که در مورد پدرم و بیران سخن می گفتم اضافه کنم. هر چند وی یك زمین دار بزرگ بود، اما خیلی مهربان ـ بیش از حد مهربان ـ بود. البته افكار سياسي او، افكار سياسي يك زمين دار بود زيرا اين افكار در او از قبل رشد یافته بود و او می بایست از اینکه با مزدبگیران تضاد منافع دارد آگاه بوده باشد. با این حال او انسانی بود که هرگز به کسانی که از او چیزی درخواست می کردند و یا کمکش را خواستار می شدند «نه» نمی گفت. این مسأله جالبی است. ملك پدرم به وسیله لاتیفوندیای مورد تصاحب آمریكایی ها احاطه شده بود (در آمریکای لاتین قطعات بزرگ زمین را که توسط سرمایه داران و شرکت های خارجی تصاحب شده لاتیفوندیا می نامند ـ م) او قطعات بزرگی زمین داشت اما این زمینها توسط سه کارخانه بزرگ نیشکر که هر یك دهها هزار هکتار زمین داشت احاطه شده بود. تنها یکی از آن ها صدوبیست هزار هکتار و دیگری دوبست هزار هکتار مساحت داشت. زنجیره ای از کارخانجات تصفیه شکر وجود داشت. اربابان آمریکایی استانداردهای خشنی برای مدیریت املاك خود داشتند. آنها بیرحم بودند. در آن محل زندگی نمی کردند و در نیویورك به سر می بردند. آن ها مباشری داشتند که برای مخارج بودجه ای به او می دادند و او نمی توانست حتی یك پنی بیشتر از آن خرج کند.

در طول فصل بیکاری، بعد از برداشت نیشکر، بسیاری از مردم به مزرعه ما می آمدند. آن ها با پدرم حرف می زدند و می گفتند «من فلان و بهمان مشکل را دارم، ما گرسنه ایم، فلان چیز را لازم داریم، کمی کمك و اعتبار برای گرفتن جنس نسیه از فروشگاه لازم داریم» و چنین چیزهایی. غالباً آن هایی که برای پدرم کار نمی کردند به سراغ او می رفتند و می گفتند: «کار می خواهیم به ما کار بده». مزارع نیشکر پدرم تمیزترین مزارع سراسر کوبا بود. در حالی که دیگران مزرعه خود را تنها یك بار وجین کرده بودند، پدرم در حال سازماندهی سومین یا چهارمین وجین بود و به این

ترتیب به این کارگران کار می داد. به خاطر ندارم که او هرگز دریافتن راه حلی برای تقاضاهایی که از او می شد شکست خورده باشد. برخی اوقات غر می زد و شکایت می کرد، اما جوانمردی و بخشندگی اش همیشه او را گشاده دست می نمود. این نوع رفتار خصوصیت پدرم بود.

در طول تعطیلات مدرسه من می بایست کار می کردم. وقتی نوجوان بودم، پدرم عادت داشت مرا به دفتر ببرد یا به کار در فروشگاه بگمارد. من می بایست بخشی از تعطیلات خود را کار می کردم و این کار اصلاً داوطلبانه نبود. چاره دیگری نداشتم.

هرگز فراموش نمی کنم که تعداد بسیازی مردمان فقیر به آن جا می آمدند ـ پایرهنه، ژنده پوش، گرسنه ـ و به دنبال حواله ای بودند تا بتوانند در فروشگاه نسیه خرید کنند. به هرحال، در مقایسه با رفتاری که در لاتیفوندیای آمریکایی ها در طول فصل بیکاری با کارگران می شد، مزرعه ما حکم واحدی در میان بیابان را داشت.

وقتی من به اندیشه های انقلابی دست یافتم و ادبیات مارکسیستی را کشف کردم، قبلاً نگاه دقیقی به تضاد بین ثروت و فقر، بین خانواده هایی با قطعات بزرگ زمین و آن ها که مطلقاً هیچ چیز نداشتند انداخته بودم. چه کسی می بایست این مسایل را برای من که جامعه تقسیم شده به طبقات و بهره کشی انسان از انسان را به چشم خود دیده و حتی از آن رنج برده بودم توضیح دهد؟

اگر در کسی نشانه های بارزی از طغیانگری و ارزشهای مشخص اخلاقی وجود داشته باشد و با نظریاتی برخورد کند که بینش وسیع تری در مقابل او قرار می دهند \_ نظیر آن نظریاتی که به من کمك کرد تا جهان و جامعه ای را که در آن می زیستم و آنچه در اطرافم می دیدم درك کنم \_ چگونه می تواند در نایل شدن به یك درك واقعی سیاسی ناکام شود؟ من عمیقاً جذب این ادبیات شده بودم و این ادبیات به کلی بر من چیره شده بود. همان طور که اولیس جذب آواز سیرن شده بود (سیرن زنی اساطیری با پیکری نیمه انسانی است که آواز او ملوانان را شیفته می ساخت و آنان را گمراه می کرد. مترجم) من نیز اسیر حقایق انکارناپذیر ادبیات مارکسیستی بودم. خیلی زود درك و فهم، و دقیق شدن در پدیده ها را شروع کردم. بعدها، بسیاری از هم میهنانی نیز که قبلاً در مورد این موضوعات نیندیشیده بودند ولی افرادی غیر تمند بودند که برای پایان دادن به بی عدالتی موجود در کشور اشتیاق داشتند، این

تجربه را تکرار کردند. به محض اینکه برخی عناصر تئوری مارکسیستی در اختیار این عده قرار می گرفت، همین اثر را حس می کردند.

بتو: آیا این آگاهی مارکسیستی در شما نسبت به انقلابیون مسیحی که به جنبش ۲۶ ژوئیه پیوستند مثلاً افرادی مثل فرانک پائیس - تعصبی ایجاد نکرد؟ چگونه بود؟ کاسترو: اجازه بدهید برایتان بگویم. تا آن جا که به خاطر دارم، نه من و نه هیچ یک از رفقای دیگر هرگز هیچ دعوایی با هیچ کس بر سر مسایل مذهبی نداشته ایم. همان طور که گفتم، من از پیش ایدئولوژی مارکسیستی - لنینیستی پیدا کرده بودم. در سال ۱۹۵۰ از دانشگاه فارغ التحصیل شده بودم و یک دیدگاه کاملاً انقلابی داشتم نه تنها از حیث ایده، بلکه از جنبه مقاصد و چگونگی به اجرا گذاشتن آنها، چگونگی به کارگیری آن در شرایط کشور ما - که آن را در مدتی کوتاه به دست آورده بودم. فکر می کنم این مسأله بسیار مهم بود.

وقتی در دانشگاه ثبت نام کردم، ابتدا به یك حزب مخالف پیوستم که نسبت به فساد سیاسی، اختلاس و شیادی و کلاهبرداری انتقاد می کرد.

بتو: حزب ارتدوكس؟

کاسترو: بله. نام رسمی این حزّب حزب مردم کوبا بود و حمایت توده ای وسیعی داشت. بسیاری از مردمان پاك نهاد و شرافتمند به آن پیوسته بودند. تاکید عمده این حزب بر انتقاد از فساد، اختلاس، ظلم و بی عدالتی قرار داشت و دائماً مظالم باتیستا را در طول دوران قبلی زمامداری اش تقبیح می کرد. این حزب از طریق یك سنت مبارزه، شامل شهدای دانشکده پزشکی در سال ۱۹۷۱ و مبارزه با ماكادو و باتیستا با دانشگاه ارتباط پیدا می کرد. هم چنین در آن دوران دانشگاه علیه دولت «گراوسان مارتین» موضع گرفته بود، زیرا این دولت کشور را دچار کلاهبرداری، اختلاس و رکود ساخته بود.

نظیر بسیاری از دیگر جوانانی که در دانشگاه بودند، من نیز قبل از اینکه هرگونه آشنایی با ادبیات مارکسیستی که در مورد آنها به شما گفتم داشته باشم، در ابتدا ارتباطاتی با این حزب پیدا کردم. وقتی فارغ التحصیل شدم، ارتباط من با حزب بسیار محکم بود اما اندیشه هایم گسترش بیشتری یافته بودند.

پس از فارغ التحصيل شدن، قصد داشتم چند دوره تكميلي را نيز طي كنم.

مى دانستم قبل از اينكه بخواهم خودم را به طور كامل وقف سياست كنم، به آموزشهای بیشتری نیازمندم. به ویژه علاقمند بودم اقتصاد سیاسی بخوانم. در دانشگاه تلاش زیادی کرده بودم تا به منظور دستیابی به یك بورس تحصیلی دوره هایی را که مرا قادر می ساخت در حقوق، حقوق دیپلماتیك و علوم اجتماعی رتبه بگیرم بگذرانم. در آن زمان روی پای خودم ایستاده بودم. خانواده ام در سال های اول تحصیل کمك مي كرد، ولي وقتي در حال تمام كردن كالج بودم ـ حتى ازدواج کرده بودم ـ نمی توانستم به اینکه از خانواده ام کمکی بگیرم فکر کنم. با این وجود بورس تحصیلی در خارج کشور بود. برای دستیابی به این بورس تحصیلی، می بایست سه دورهٔ فوق را بگذرانم. دستیابی به آن بورس برای من ممکن بود. می بایست علاوه برینجاه واحدی که قرار بود در طول دو سال بگذرانم، دو دوره دیگر را نیز بخوانم. هیچ دانشجوی دیگری در کلاس ما قبلاً این کار را تجر به نکرده بود، و در نتیجه رقیبی در مقابل خود نداشتم. اما آن زمان بی صبری و ارتباط من با واقعیات، مرا بر انجام این کار مُصر می کرد. سه سالی را که برای ادامه تحصیل بدان ها نیاز داشتم در دسترسم نبود ـ همان گونه که شما به عنوان راهب فرقه دومینیکن سال هایی را به مطالعه خداشناسی اختصاص داده اید من به این سال ها نیاز داشتم تا اقتصاد بخوانم و دانش تئوریك خودم را بهبود بخشیده و تعمیق دهم.

در آن زمان نسبتاً به عمده ترین اندیشه ها و چشم اندازهای انقلابی مجهز شده بودم و تصمیم گرفتم این اندیشه ها را به مرحله عمل درآورم. پیش از کودتای دهم مارس ۱۹۵۱، من یك چشم انداز انقلابی و حتی فکری برای به اجرا درآوردن آن در ذهن خود داشتم. وقتی به دانشگاه وارد شدم، هنوز صاحب یك فرهنگ انقلابی نبودم. بین رشد این چشم اندازها و پیروزی انقلاب در کوبا هشت سال فاصله وجود داشت.

گفته ام که راهنمای فکری نداشتم. کوشش برای تفکر در مورد مضمون، بهبود و کاربرد این ایده ها در چنین مدت کوتاهی کاری بسیار بزرگ بود. آنچه از مارکسیسم ـ لنینیسم فرا گرفته بودم در این کار نقشی اساسی داشت. من معتقدم سهم من در انقلاب کوبا این است که اندیشه های مارتی و افکار مارکسیست ـ لنینیستی را تلفیق کردم و آن ها را به شکل مداوم در جریان نبرد به کار گرفتم.

من دیدم که کمونیستهای کوبایی به خاطر اتمسفری که امپریالیسم، مك کارتیزم و ارتجاع بر آن ها تحمیل کرده بود، ایزوله شده اند. مهم نیست که چه می کردند، مهم این است که به حالت ایزوله شده باقی ماندند. آن ها ترتیبی داده بودند تا از طریق جنبش کارگری قدرت یابند. تعداد زیادی از اعضای حزب با طبقه کارگر کار کرده و خود را وقف کارگران کرده بودند و بین آن ها حیثیت کسب نموده بودند اما من تحت آن شرایط هیچ گونه امکانات کامیابی سیاسی برای آن ها نمی دیدم.

بنابراین، من برای انجام یك انقلاب عمیق اجتماعی، یك استراتژی انقلابی طرح کردم. اما این کار به تدریج و مرحله به مرحله انجام می شد. من اساساً تصمیم گرفتم این انقلاب را به کمك توده های وسیع، طغیانگر و ناراضی انجام دهم که آگاهی سیاسی بلوغ یافته ای از نیاز به انقلاب نداشتند، اما اکثریت وسیع مردم را تشکیل می دادند. من گفتم: توده مردم شورشی، مردمان بی شایبه و عادی و معمولی، نیرویی هستند که می توانند انقلاب را بسازند و فاکتور تعیین کننده انقلاب باشند، آن ها را باید به سوی انقلاب هدایت کرد، اما این هدایت کردن باید مرحله به مرحله انجام شود. چنین آگاهی هایی یك شبه و صرفاً با حرافی پدید نمی آیند. بر من آشکار بود که توده ها اصلی ترین فاکتور هستند ـ توده هایی حنوز گیج در بسیاری زمینه ها، که علیه سوسیالیسم و کمونیسم به تعصب آلوده بودند. توده هایی که قادر نشده بودند هیچ گونه آموزش واقعی سیاسی کسب کنند و از همه طرف زیر نفوذ وسایل ارتباط هیچ گونه آموزش واقعی سیاسی کسب کنند و از همه طرف زیر نفوذ وسایل ارتباط جمعی و منابع دیگر، رادیو، تلویزیون، فیلم ها، کتاب ها، مجلات، روزنامه ها و موحود داشت.

سوسیالیسم و کمونیسم به عنوان دشمنان بشریت توصیف می شدند. این یکی از مصارف استبدادی و غیرعادلانه ای بود که در کشور ما از وسایل ارتباط جمعی به عمل می آمد و یکی از روشهایی بود که همچون هر جای دیگر دنیا جامعه ارتجاعی کوبا از آن بهره می جست. از همان اوایل زندگی می شنیدی که سوسیالیسم سرزمین مادری را نفی و انکار می کند، زمین کشاورران را از آنها و دارایی شخصی را از دست افراد می گیرد، خانواده ها را از هم جدا می کند، و چنین چیزهایی انجام می دهد. در زمان مارکس، سوسیالیسم به این متهم بود که قصد دارد زنان را اشتراکی

کند ـ اتهامی که به وسیله متفکر بزرگ سوسیالیسم به شکلی کوبنده رد شد. وحشتناکترین و مزخرف ترین چیزها جعل می شد تا ذهن مردم علیه اندیشه های انقلابی مسموم شود. ممکن بود بسیاری از افراد که بخشی از توده مردم بودند ضدکمونیست باشند، گدایان، افراد گرسنه و بیکاران نیز ممکن بود ضدکمونیست باشند. اما آن ها بکلی نمی دانستند کمونیسم و یا سوسیالیسم چیست. به هرحال من می توانستم ببینم که توده ها از فقر، بی عدالتی، ذلت و نابرابری رنج می برند. رنج مردم صرفاً یك مسأله مادی نبود، بلکه اخلاقی نیز بود. آدمها صرفاً از این امر که به جای ۲۰۰۰ کالری موردنیاز روزانه ۱۵۰۰ کالری دریافت می کردند رنج نمی کشیدند، نوع دیگری از رنج نیز وجود دارد: نابرابری اجتماعی، که شخص را به عنوان یك بشر، دائماً در معرض احساس پستی، زبونی و تحقیر قرار می دهد، زیرا هیچ کس به فکر او نیست و با وی چنان رفتار می شود که گویی موجودی کثیف است هیچ کس به فکر او نیست و با وی چنان رفتار می شود که گویی موجودی کثیف است و یا اصولاً وجود ندارد: دیگران دارای وجود هستند، اما او هیچ چیز نیست.

در آن زمان فهمیدم که توده ها تعیین کننده هستند، که توده ها عمیقاً خشمگین و ناراضی اند. آن ها ماهیت اجتماعی مشکل را درك نمی کردند و گیج و سردرگم بودند. آن ها ماهیت اختماعی مشکل را درك نمی کردند و گیج و سردرگم بودند. آن ها بیكاری، فقر، فقدان مدرسه، بیمارستان، فرصت های اشتغال و مسکن ـ و هر چیز دیگر، تقریباً همه چیز را ـ به فساد اداری، اختلاس و خودسری سیاستمداران نسبت می دادند.

حزب مردم کوبا که پیشتر به آن اشاره کردم بر شعله این نارضایتی ها نفت می پاشید اما سیستم سرمایه داری و امپریالیسم را به خاطر آن چندان نکوهش نمی کرد. می توانم بگویم دلیل این امر آن بود که ما مذهب سومی نیز فرا گرفته بودیم: مذهب احترام و حق شناسی نسبت به ایالات متحده. این چیز دیگری بود.

بتو: به خاطر نزدیکی اش؟ حضور دائمی اش؟

کاسترو: اغلب در متن های رسمی چنین جمله ای به چشم می خورد: «ایالات متحده به ما استقلال بخشید، این کشور دوست ماست، این کشور به ما کمك کرد و هنوز هم کمك می كند».

بتو: بسیاری از توریستهای آمریکایی نیز به این جا می آمدند. کاسترو: البته توریستها عادت داشتند به آن جا بیایند، اما من دارم تلاش

مي كنم يك واقعيت تاريخي را توضيح دهم. به ما گفته بودند «استقلال كوبا از بيستم ماه مه ۱۹۰۲ آغاز شد». و این روزی بود که ایالات متحده یك جمهوری نو استعماری را همراه با یك اصلاحیه قانون اساسی به ما داد که به این کشور حق مداخله در کوبا را می داد. تصادفاً، بیستم ماه مه روزی بود که برای آغاز سخن پراکنی های رادیو، که می توان آن را رادیوی گوبلز، رادیوی ریگان و رادیوی هیتلر نامید برگزیدند ـ من نمی خواهم آن ایستگاه رادیویی ویران کننده را رادیو مارتی بنامم (ایستگاه رادیویی کوبا بعد از انقلاب کوبا به نام مارتی نامیده شد. مترجم) وقتی ایالات متحده اصلاحیه پلات را به کوبا تحمیل کرد (اختیارات اسپانیا در کوبا به سال ۱۸۹۹ لغو شد و به دنبال آن ایالات متحده تا بیستم ماه مه ۱۹۰۲ بر کوبا تسلط كامل يافت. در طول سال هاى اشغال، يك مجلس كوبايي بين ماه نوامبر سال ۱۹۰۰ تا ماه فوریه سال ۱۹۰۱ تشکیل شد. شرایط مشخصی توسط ایالات متحده تعیین شده بود تا بر قانون اساسی کوبا تحمیل شود. اصلاحیه قانون اساسی کوبا که توسط توماس كولير پلات بانكدار و سناتور جمهوري خواه ايالات متحده پيشنهاد شده بود و به اصلاحیه پلات معروف شد، علاوه بر اینکه وابستگی مالی و اداری کو با را به ایالات متحده در یی داشت، حق داشتن پایگاه دریایی و مداخله مسلحانه ایالات متحده در کوبا را به این کشور تحمیل می کرد. مترجم) از چهار سال پیش اینجا را اشغال کرده بود. کشور را به مدت چهار سال اشغال کرد و سپس حق رسوای مداخله در امور کشور ما را به ما تحمیل کرد. این کشور بیش از یك بار در کوبا مداخله کرد و بهترین زمین ها، معادن، تجارت و امور مالی و اقتصادی کشور ما را زير سلطه خود گرفت.

بتو: این متعلق به چه زمانی است؟.

کاسترو: از ۱۸۹۸ شروع شدو در بیستم ماه مه ۱۹۰۲ به تشکیل کاریکاتوری از یك جمهوری، مظهر سیاسی استعمار ایالات متحده، در کوبا منجر شد. این همان زمانی بود که ایالات متحده اختصاص دادن منابع طبیعی و ثروت کوبا را به خود در ابعادی عظیم آغاز کرد. در مورد پدرم، که برای شرکت مشهور ایالات متحده، شرکت یونایتد فروت، کار می کرد به شما گفتم. این شرکت در بخش شمالی استان اور پنته تأسیس شده بود. پدرم کارگریونایتد فروت بود. این زمانی است که پدرم کار در کوبا

را شروع کرد.

کتابهای درسی روش زندگی آمریکایی را تحسین میکردند. مطالب این کتابهای درسی و نشریات تکمیل می شد. اکنون، حتی کودکان می دانند که تمام آن مطالب یك دروغ بزرگ بود.

چگونه باید آن دروغها و آن افسانه ها را از بین می بردیم؟ چگونه می توانستیم آن ها را درهم بشکنیم؟ به یاد می آورم که مردم چیزی را درك نمی کردند، اما رنج می بردند. مردم گیج و سردرگم بودند، اما در ضمن از پا نمی افتادند و قادر بودند از مسیری که در مقابلشان قرار می گرفت به حرکتی دست بزنند. مردم می بایست مرحله به مرحله به راه انقلاب هدایت شوند و گام به گام پیش روند تا آگاهی کامل سیاسی و اطمینان به آینده را کسب کنند.

من تمام این اندیشه ها را از طریق مطالعه تاریخ کوبا، منش و خصوصیات برجسته کوبایی ها و هم چنین مارکسیسم مطرح ساختم.

بتو: آیا در زمره دست چپیهای حزب ارتدوکس بودید؟

کاسترو: برخی از افراد میدانستند من چه اندیشه هایی دارم و بعضی هم تلاش می کردند جلوی مرا بگیرند. آن ها مرا کمونیست می نامیدند، زیرا من همه چیز را برای همه کس با سادگی و بی ریایی توضیح می دادم. اما در آن زمان سوسیالیسم را به عنوان یك هدف فوری تبلیغ نمی کردم. من بر علیه بی عدالتی، فقر، بیکاری، اجاره های کمرشکن، خلع ید از کشاورزان، دستمزدهای پائین، فساد سیاسی و استثمار بی رحمانه، در همه جا و بدون واهمه صحبت می کردم. صحبت هایم مرکب بود از انتقاد و افشاگری، خطابه، و بر نامه ای که مردم برای آن بسیار بهتر آماده بودند و نقطه ای بود که من می بایست کار را برای هدایت آنان در مسیر واقعی انقلاب شروع می کردم.

من تشخیص می دادم که حزب کمونیست هر چند قدرت و در بین کارگران نفوذ داشت، اما ایز وله شده بود. من این حزب را یك متحد بالقوه می دیدم. طبیعی است که نمی توانستم یك عضو حزب کمونیست را در مورد صحت نظریاتم متقاعد کنم. حتی کوشش نکردم این کار را انجام دهم. آنچه انجام دادم این بود که اندیشه هایی را که پس از پیدا کردن نظرگاه مارکسیست ـ لنینیستی بدان ها دست یافته بودم دنبال

کنم. روابط خوبی با آنها داشتم، تقریباً تمام کتابهایی که خواندم از کتاب فروشی حزب کمونیست در خیابان کارلوس سوم به طور نسیه می خریدم. با رهبران کمونیست دانشگاه نیز روابط خوبی داشتم. در تقریباً تمام مبارزات دانشگاهی با هم متحد بودیم. اما فکر می کردم «امکانی برای کار کردن با توده های وسیع و بالقوه انقلابی وجود دارد». حتی قبل از کودتای باتیستا در دهم مارس سال ۱۹۵۲، من در حال پیاده کردن این نظریات بودم.

بتو: آیا افراد گروهی که به پادگان مونکادا حمله کردند به جناح چپ گرای حزب ارتدوکس تعلق داشتند؟

کاسترو: آنان کسانی بودند که از بین جوانانی که من از آن حزب می شناختم. هم چنین می دانستم چگونه فکر می کنند. وقتی کودتا انجام شد من سازماندهی آن ها را شروع کردم.

بتو: تحت چه عنواني؟

کاسترو: من کانون های رزمی سازماندهی می کردم.

بتو: این کانونها چگونه بود؟

کاسترو: من در حال تأسیس یك سازمان نظامی بودم. هنوزیك طرح انقلابی مستقل نداشتم، زیرا آن دوران، چند ماهه اول پس از كودتای نظامی سال ۱۹۵۲ بود. من از سال ۱۹۵۱ یك طرح استراتژیك بلندمدت در سر داشتم اما عملی شدن آن به یك دورهٔ تحولات سیاسی نیازمند بود.

بلافاصله بعد از کودتا من یك حرکت انقلابی پیشنهاد کردم. حتی مقداری نفوذ سیاسی داشتم. حزب ارتدوکس در شرف پیروزی در انتخابات بود. من می دانستم رهبری حزب تقریباً در تمام ایالات در همه جا به جز در هاوانا مثل همیشه از قبل در دست زمین داران و بورژواها است. حزب مردم در واقع در دست عناصر مرتجع و شارلاتان های انتخاباتی بود به جز در هاوانا که گروهی از سیاست مداران معتبر، پاك دامن، روشنفكران و اساتید دانشگاه بر دستگاه حزب تسلط داشتند. در آن جا شارلاتان وجود نداشت اما با این حال برخی از ثروتمندان پیش می آمدند و سعی می کردند با استفاده از روشهای سنتی شارلاتانی و پول خود، کنترل حزب را در این ایالت به دست بگیرند.

حزب در هاوانا کاملاً قوی بود. هشتاد هزار عضو داشت که به میل خود به حزب پیوسته بودند. این شمار قابل توجهی بود. این رقم به ویژه پس از مرگ بنیان گذار حزب، مردی مبارز با نفوذ وسیع بین توده ها که به خاطر دعوایی با یك وزیر دولتی خود را کشت، رشد کرد. او وزیر را متهم کرده بود که از طریق مبالغ اختلاس شده در گواتمالا املاکی برای خود خریده است، اما نتوانست ادعایش را اثبات کند. او در مورد قضیه جدالی را شروع کرد و - هر چند فساد در کشور امری بسیار شایع و متداول بود - از آن جا که نتوانست شواهد مشخصی فراهم سازد، در تله افتاد. ناامیدی بر او غلبه کرد و عاقبت خود را کشت و حزب تقریباً بدون رهبر ماند. اما قدرت زیادی داشت.

داشتم می گفتم که حزب درصدد پیروزی در انتخابات ریاست جمهوری ۱۹۵۲ بود. من نیز می دانستم در مورد دولت ناشی از این حزب چه اتفاقی رخ خواهد داد: سرانجام آن به دلسردی و ناکامی می انجامید. به هرحال، من از پیش به یک مرحله مقدماتی سیاسی می اندیشیدم که می بایست جنبش را آماده سازد، و مرحله دومی نیز با هدف به دست گرفتن قدرت از طریق انقلابی در کار بود. فکر می کنم یکی از اصول کلیدی که من از مارکسیسم فرا گرفتم ـ و چیزی که به تازگی درك و حس کرده بودم ـ این بود که باید قدرت را به دست گرفت تا بتوان انقلاب را به انجام رساند، و هم چنین فهمیده بودم هیچ چیز نمی تواند از طریق روشهای سیاسی که تاکنون به کار گرفته شده به انجام برسد.

من به این فکر می کردم که از موقعیتهایی مشخص به عنوان زمینه ای برای اعلام یك برنامه انقلابی استفاده کنم ـ در ابتدا به صورت لوایح قانونی ـ که بعداً به برنامه مونكادا ختم شد. این برنامه را هنوز نمی شد یك برنامه سوسیالیستی خواند، اما می توانست حمایت توده های وسیع جمعیت را نسبت به خود جلب کند و نخستین قدم به سوی برقراری سوسیالیسم در کوبا باشد. من فکر برنامه مونكادا را خیلی پیش از کودتای باتیستا طرح کرده بودم. قبل از آن مشغول سازماندهی یك بنیان قدر تمند از بین ساکنان فقیر حومه هاوانا و سایر بخشهای کم درآمد شهر و استان بودم. هم چنین به شکل فعال با اعضای حزب ارتدوکس هم کاری می کردم.

از آن جا که قبلًا وکیل عدلیه شده بودم، در مبارزه ای فعال، پویا، و پرانرژی که

به وسیله کوششهای برخی از رفقا حمایت می شد، تماسهای نزدیکی با ساکنان محلات فقیرنشین به دست آورده بودم. هیچ گونه مسئولیتی در رهبری حزب نداشتم اما در صفوف حزبی از حمایت وسیع توده ای برخوردار بودم و عقایدی انقلابی داشتم. وقتی کودتا به وقوع پیوست همه چیز عوض شد. اجرای آن برنامه مقدماتی که در آن حتی روی سربازان، تحت این عنوان که آنها نیز قربانی استثمار هستند حساب کرده بودم از سربازان در مزارع خصوصی اشراف، رئیس جمهور و امرای ارتش بیگاری می کشیدند غیرممکن شد. من استثمار سربازان را دیده بودم، آن را محکوم می کردم و حتی از این طریق نفوذ ظریفی در میان صفوف آنان به دست آورده بودم. حداقل این بود که این محکوم کردن ها برای آن ها جالب بود. من در برنامه وسیع خود این طرح را داشتم که از سربازان نیز در جریان جنبش استفاده شود. قرار بود این جنبش سربازان، کارگران، کشاورزان، دانشجویان، معلمین، پیشه وران و طبقه متوسط را در بر بگیرد.

وقتی کودتا شد همه چیز تغییر کرد. به عنوان قدم اول، فکر کردم می بایست به عقب برگردیم و در چارچوب قانون اساسی فعالیت کنیم. دیکتاتوری نظامی باید از بین می رفت. می اندیشیدم که باید موقعیت قبلی کشور را احیا کنیم و همه باید برای از بین بردن کودتای ارتجاعی و نفرت انگیز باتیستا نیرویی واحد تشکیل دهند. من به تصمیم خودم سازماندهی اعضای معمولی و مبارز گروههای جوان حزب ارتدوکس را شروع کردم و با برخی از رهبران آن حزب نیز تماس گرفتم. این کار را به طور مستقل کردم. برخی از رهبران حزبی گفتند مبارزه مسلحانه را ترجیح می دهند. من مطمئن بودم که باتیستا را از طریق نیروی مسلح برخواهیم انداخت و به بودم این هدفی است که همه احزاب در آن مشتر کند. استراتژی انقلابی نخستین را چنان طرح کرده بودم که در آن جنبش توده ای وسیع می بایست ابتدا در چارچوب خانون اساسی عمل کند. فکر می کردم همه متحد خواهند شد تا رژیم باتیستا از بین برداشته شود ـ می اندیشیدم تمام احزابی که بخشی از دولت (سابق ـ م) را تشکیل برداشته شود ـ می اندیشیدم تمام احزابی که بخشی از دولت (سابق ـ م) را تشکیل می دادند و احزاب مخالف، یعنی همه، متحد خواهند شد.

در عرض چند هفته سازم اندهی نخستین مبارزان و جنگجویان ـ یعنی نخستین

کانونها ـ را شروع کردم. ابتدا سعی کردم یك روزنامه کوچك پلی کپی شده و چند ایستگاه رادیویی زیرزمینی به راه بیندازم. اینها اولین هدفها بودند. با پلیس برخی درگیریها را داشتیم که بعداً به عنوان تجربههایی مفید به ما خدمت کرد. وقتی زمان به کار گرفتن تجربه رسید، در انتخاب کادرها و حفظ امنیت سازمان عمیقاً مواظب بودیم. این زمانی بود که ما به مخفی کارانی واقعی بدل شدیم و سازماندهی نخستین کانون را برای آنچه فکر می کردیم مبارزه ای متحد توسط تمام احزاب و تمام نیروها باشد شروع کردیم. این گونه بود که من در آن حزب شروع کردم و با بسیاری از جوانان صمیمی و با حرارت آشنا شدم. من همراه با چند تن از رفقا که از همان آغاز مرا حمایت می کردند، نظیر آبل سانتاماریا، جسوس مونتانه، نیگولوپز و برخی دیگر که گروه کوچکی بودند، بین بخشهای کم درآمد آرتمیسا و هاوانا، و بین کارگران دنبال این گونه افراد می گشتم.

من به یك كادر حرفه ای بدل شدم. در ابتدای كار آن جنبش فقط یك كادر حرفه ای داشت: خودم. درست تا قبل از جریان حمله به پادگان مونكادا، ما فقط یك كادر حرفه ای داشتیم ـ فقط یك نفر ـ چند روز قبل از آغاز حمله آبل سانتاماریا به من پیوست و بنابراین در آخرین ماه قبل از حمله دو كادر وجود داشت.

سازماندهی آن جنبش تنها ۱۴ ماه طول کشید و تعداد اعضای آن به ۱۲۰۰ نفر رسید. من با تمام آنها صحبت کردم و هر یك از کانونها و گروه ها را سازماندهی کردم به ۱۲۰۰ نفر. آیا می دانید من قبل از حمله به پادگان مونکادا چند کیلومتر راه را با اتومبیل پیمودم؟ چهل هزار کیلومتر. تمام این کوششها صرف سازماندهی، آموزش و تجهیز جنبش می شد. چقدر رزمندگان آینده را دیدار کردم، عقایدم را با آنها در میان گذاشتم و دستورات را به آنان دادم!

تصادفاً پول آن اتومبیل پرداخت نشده بود. از آن جا که کادر حرفه ای بودم و دائماً صورت حساب های پرداخت نشده ای وجود داشت، آبل و مونتانه از من حمایت می کردند و پول اتومبیل را دادند.

به این ترتیب ما با جوانانی مصمم و صادق که اندیشه های میهن دوستانه و مترقی داشتند یك سازمان منظم خلق کردیم. البته در حال سازماندهی بودیم تا با دیکتاتوری مبارزه کنیم. قصد رهبری مبارزه را نداشتیم. صرفاً قصد داشتیم با تمام

نیروها همکاری کنیم. تعداد زیادی رهبران سیاسی و شخصیت بخوبی شناخته شده وجود داشت. سپس مرحله ای پیش آمد که ما نتیجه گرفتیم همه چیز حقه بازی، دروغ و یك چیز غیرممکن است و تصمیم گرفتیم طرح خودمان را به مرحله عمل درآوریم. این کار همه چیز را متحول ساخت.

## 法法法

نخستین بخش مصاحبه را پایان دادیم. فهمیدم بیش از آن نمی توانم بی طرفی مفروض روزهایی را که روزنامه نگار بودم حفظ کنم زیرا آنچه شنیده بودم مرا شدیداً تکان داده بود. وقتی خداحافظی می کردیم حدود ساعت ۳ بامداد بود.



دومین بخش مصاحبه ساعت ۴/۴۵ دقیقه بعدازظهر روز جمعه، بیست و چهارم ماه مه سال ۱۹۸۵ آغاز شد:

## ※※※

بتو: درباره مونکادا صحبت می کردیم. می خواستم به ویژه در مورد برخی از انقلابیون آن دوران صحبت کنید. اشخاصی مانند فرانك پائیس و دیگرانی که در جریان مونکادا نبودند و در هاوانا بودند ـ مثلاً خوزه آنتونیو اچه واریا که به عنوان مسیحی شناخته می شد ـ مسیحی بودن او چه اثری داشت و روابط او با کسانی که نقطه نظرات مارکسیستی داشتند از چه نوع بود؟

کاسترو: اجازه بدهید بگویم. در زمان حمله به مونکادا، فقط گروه کوچکی از کسانی که مسئولیتها و اختیارات عمده داشتند، آموزش مارکسیستی دیده بودند. از این جنبه، من می بایست با هسته ای کار می کردم که افراد پرمسئولیتی بودند. آن موقع کیفیاتی که ما وجود آنها را در رفقا لازم می دیدیم، قبل از همه میهن پرستی، روحیه انقلابی، جدی بودن، صداقت، اراده برای مبارزه، و پذیرش اهداف و خطرات مبارزه بود. زیرا مبارزه ما علیه باتیستا یک نبرد مسلحانه بود. این

خصلت ها عناصر و خصایص بنیانی این مبارزه بود. هیچ کس از دیگری نمی پرسید که آیا مذهبی هست یا نه، و این سئوال هرگز پرسیده نشد. حتی یك مورد آن را به خاطر ندارم. اینکه کسی به خدا اعتقاد داشته باشد یا نه به خودش مربوط بود، و هر چند اطلاعات و آماری در این مورد در دست نیست زیرا همان طور که گفتم کسی در این موارد تحقیق و تفحص نمی کرد ـ بدون شك بسیاری از کسانی که در حمله به مونکادا شرکت کردند اشخاص مؤمنی بودند.

شما به برخی از موارد اشاره کردید. در زمان حمله، فرانك پائیس با ما ارتباطی نداشت. او خیلی جوان بود و تا ماهها بعد از حمله به جنبش ملحق نشد و خیلی زود تبدیل شدن به یك عنصر برجسته را شروع کرد. فکر می کنم او برخی آموزش های مذهبی را از طریق خانواده اش دریافت کرده بود.

بتو: آیا پدرش یك كشیش نبود؟

كاسترو: چرا، اما ما هرگز در مورد مذهب بحث نمي كرديم.

بتو: آیا هیچ نوع تبلیغ ضدمذهبی وجود نداشت؟

کاسترو: نمی توانست وجود داشته باشد. این کار غیرقابل درك بود. ما دنبال آدم هایی بودیم که بخواهند مبارزه کنند. این مسأله هرگزییش نیامد.

همچنین از این امر که اچهواریا برخی آموزشهای مذهبی را دیده بود، خبر دارم اما از این جریان زیاد مطلع نیستم زیرا در هر حال در آن مورد هرگز صحبت نکرده بودیم. همیشه در مورد مبارزه علیه باتیستا حرف می زدیم. با این حال یك روز در مراسم سالگرد مرگ او \_ این موضوع در جایی چاپ شد. تاریخ آن ۱۳ مارس است \_ از شخصی شدیداً انتقاد کردم، زیرا وی یك بخش حاوی طلب کمك از خداوند را که اچهواریا در وصیت نامه سیاسی خود نوشته بود، حذف نموده بود.

بتو: چه کار کرده بود؟

کاسترو: کمی قبل از عملیاتی که به مرگ او منجر شد، یك بیانیه نوشته بود. سال ها بعد، مراسمی به عنوان سالگرد مرگ او بر پا شده بود و من می خواستم صحبت کنم. خب، در حین خواندن وصیتنامه متوجه شدم، یاری و کمکی که او به شکل مذهبی \_ یاری خواستن از خداوند \_ نوشته بود، حذف شده است و بسیار عصبانی شدم. وقتی صحبت کردم از این مسأله انتقاد نمودم \_ این موضوع باید در

روزنامه های آن زمان وجود داشته باشد و پرسیدم چطور ممکن است آن دعا حذف شده باشد. گفتم که این عمل نسبت به یك سند خیانت کارانه است و پرسیدم برای چه باید درباره وجود این دعا نگران باشیم. این مسأله از اعتبار اچه واریا کم نمی کرد و نمی بایست آن بخش را حذف می کردند. من از این موضوع هم از نقطه نظر یك واقعیت تاریخی که می بایست بدان احترام گذاشت، و هم از جنبه اینکه نشانگر تعصب بود انتقاد کردم. آن ها می اندیشیدند که این دعا نباید تکرار شود زیرا اعتبار اچه واریا را خدشه دار می کند و می تواند موجب سوء تفاهم نیز بشود. این موضوع سبب شد من یك بیانیه عمومی شدید اللحن صادر کنم. باید در روزنامه های آن زمان چاپ شده باشد و این مسأله را تأیید می کند. نمی دانم آن را شنیده اید یا نه. بتو: بله، برای من نقل کرده اند.

خب، بعد از اینکه به زندان افتادید اسقف شهر سانتیاگو د کوبا به طرفداری از حمله کنندگان به یادگان مونکادا چه کرد؟

کاسترو: برای فهمیدن این موضوع، باید درنظر داشته باشید که وقتی پادگان مونکادا تسخیر نشد ـ به خاطر دلایل تصادفی که نقش تعیین کننده بازی کردند ـ نیروهای ما در موقعیتهای مختلفی مستقر شده بودند و وقتی فرمان عقب نشینی داده شد، برخی از آنان به خانه ای در سیبونی که از آن جا آمده بودیم برگشتند.

من هنوز هم در حال فکر کردن به یك طرح عملیاتی دیگر بودم زیرا برای افرادی که در بایامو بودند نگرانی داشتم. اگر آن ها در انجام مأموریت خود موفق شده بودند، در آخر کار تنها می ماندند. در این فکر بودم که تعدادی از رفقا را دو باره جمع کنم و حمله دیگری بر علیه یك پادگان کوچك تر انجام دهیم تا بلکه بتوانیم از کسانی که در بایامو بودند پشتیبانی کنیم. هر چند از آنان خبری نداشتیم، اما من گمان می کردم آن ها توانسته باشند وظیفه خود را به انجام رسانده و پادگان بایامو را تسخیر کنند.

بتو: یك سئوال تاریخی: من رفتم آن مزرعه كوچك را در سیبونی دیدم. تصور می كنم برخی از رفقای شما به خاطر اینكه دست گیر شده بودند به مزرعه برنگشتند. كاسترو: نه. بتو: نه؟ من از این تعجب می کنم که آیا شما نمی ترسیدید آنها حرف بزنند. تمام آنها .....

کاسترو: نه، آن وقت نه. من حتی به فکر آن مسأله نبودم زیرا فکر نمی کردم دشمن وقت داشته باشد به چنین حمله غافلگیرانه ای پاسخ بدهد. چرا که به پادگان اصلی اش در سانتیا گو حمله شده بود و این می توانست یك ضربه واقعی روانی به او باشد.

من در حالی که فکر می کردم تعداد بسیاری در راه برگشتن به مزرعه هستند راه آنجا را در پیش گرفتم، و در واقع یك گروه به آنجا رفته بودند. تلاش کردم گروه را سازماندهی کنم. مقداری مواد منفجره برداشتیم و برخی سلاحها را نیز با انواعی که به نظر می رسید برای نقشه جدید و کسانی که مصمم بودند به کوه بزنند مفید باشد؛ عوض کردیم.

اگر دقیق تر بگویم، من قصد داشتم به کانی که چند کیلومتر دور تر از سانتیاگو د کوبا قرار داشت بروم و همراه با یك گروه ۲۰ تا ۳۰ نفره به یك حمله غافلگیرانه به پادگان کوچك آنجا دست بزنم. سپس دیدم که اتومبیل ها - در آن موقعیت با یکدیگر ارتباط نداشتیم - راه آن مزرعه را در پیش گرفته اند. بنابراین ما نیز به مزرعه رفتیم زیرا دیگران هم به آنجا رفته بودند. به عبارت دیگر، من نمی توانستم روی حداقل تعداد افراد برای یك عملیات مجدد علیه پادگان کانی، که در آن نیمان می خواستم به خاطر حمایت از گروه حمله کننده به پادگان بایامو به آن حمله کنم، حساب کنم.

بتو: چند نفر به مونکادا حمله کردند؟

كاسترو: حدود ۱۲۰ نفر.

بتو: چند نفر از آنها کشته شدند؟

**کاسترو:** این را بعد توضیح می دهم.

برخی از افراد در بعضی از ساختمان ها مانند ساختمان دادگاه، که از یك زاویه بر پادگان مسلط بود موضع گرفته بودند. دیگران برای اشغال ساختمان های پشتی رفتند، و گروه من به مدخل پادگان رفت تا راه خود را از جلو به زور باز کند. من در دومین اتومبیل نشسته بودم. وقتی به یك گشتی برخورد کردیم، تیراندازی شروع

شد. گروهی که وارد شد، و یا اینکه می بایست وارد می شد، حدود ۹۰ نفر نیرو داشت. کاروانی که در خیابان به سوی پائین می آمد، می بایست به سوی پادگان دور بزند، و از آن جا که برخی از افراد گروه با خیابان ها چندان آشنا نبودند برخی از اتومبیل ها، تعداد زیادی از آن ها به جای دور زدن مستقیماً به راه خود ادامه دادند و بنابراین تنها ۶۰ یا ۷۰ نفر به نقطه اصلی رسیدند.

این گروهی بود که مرا همراهی می کرد. کسانی که در سایر مناطق بودند ـ در ساختمان دادگاه و بیمارستان ـ نقشه ها را می دانستند. ما انتظار داشتیم قرارگاه فرماندهی پادگان را بگیریم و سپس می خواستیم سربازان را به زور به عمق پادگان برانیم. آن ها که به پست نگهبانی وارد می شدند، و هم چنین کسانی که از مواضع شان به محوطه پشت پادگان، جائی که سربازان خوابیده بودند، مسلط بودند می بایست اسیر بگیرند.

وقتی درگیری با گشتی اتفاق افتاد، برخلاف نقشه ما نبرد در خارج از محوطه پادگان شروع شد. سربازان بسیج شدند \_ حدود هزار نفر در پادگان بود \_ عامل غافل گیری از بین رفته و عملی کردن نقشه غیرممکن شده بود. با این وجود، اتومبیل اول توانسته بود مدخل پادگان را تسخیر کرده و کنترل کند. وقتی عقب نشستیم، برای لحظه ای از آخرین اتومبیل پیاده شدم و جای خود را به یکی از رفقایی دادم که آن جا را ترك کرده بود. سپس رفیقی از اهالی آرتمیسا وقتی فهمید باید برگردد و مرا همراه ببرد، مرا از آن جا خارج ساخت.

به همین خاطر بود که وقتی از همان خیابانی که آمده بودیم برمی گشتم و من فکر می کردم به پادگان کانی برویم نمی توانستم روی تعداد افراد حساب کنم. زیرا برخی از آنها، حدود نیمی از آن ۶۰ یا ۷۰ نفر و شاید هم کمتر، دور شده و در حال برگشت به سیبونی و خانه مبدأ حرکت بودند. در آن جا، پس از شکست در عملیات به خاطر داشته باشید که آنها افرادی غیرنظامی بودند، و هر چند سازماندهی شده بودند، اما این نخستین باری بود که در یك عملیات شرکت می کردند برخی از افراد ترسیدند و یونیفورم های خود را بیرون آوردند. اما هنوز هم گروهی وجود داشتند، که برای ادامه مبارزه مصمم بودند. افراد این گروه همراه من به سوی کوههای سییرامائسترا که در نزدیکی سانتیاگو د کوبا بود راه افتادند. ما با منطقه آشنا نبودیم.

گروهی که می خواست همراه با من کار را ادامه دهد، همراه با تسلیحات عازم کوه شد. سلاحهای ما مرکب بود از چند تفنگ اتوماتیك کالیبر ۲۲ و چند تفنگ شکاری نیمه اتوماتیك کالیبر ۱۲ با گلوله های سنگین که بدون شك برای عملیاتی که ما نقشه آن ها را در سر داشتیم مؤثر بود (به هرحال چیز دیگری هم نداشتیم). این سلاح ها که برای مبارزه رودررو و عملاً تن به تن خوب بود، برای جنگ در فضای باز خیلی مناسب نبود. با یك بغل سلاحهای کالیبر کوچك و تفنگ شکاری به کوه زدیم.

ما آن منطقه را نمی شناختیم و با فرارسیدن شب هنوز به ارتفاعات آن نرسیده بودیم. تا آن موقع، دشمن نیر وهایش را در منطقه پخش کرده و تمام نقاط کلیدی را در رشته کوههای منطقه تصرف کرده بود. علی رغم این مساله، اگر تجر به امر و زرا در آن موقع داشتیم، می توانستیم مواضع آن ها را دور بزنیم. اما بی تجر بگی و ناآشنایی با منطقه ما را مجبور کرد پس از ناکامی دریافتن راهی برای رد شدن از کنار ارتفاعات اصلی که تصرف شده بود، به مناطق کم ارتفاعتر برگردیم. سپس نقشه کشیدیم تا از طرف دیگر خلیج سانتیاگو د کوبا که در غرب شهر است به سیرامائسترا برویم.

نقشه اصلی و ابتدایی ما بر این اساس بود که پس از شروع کار، اگر نتوانستیم از شهر دفاع کنیم، یا اعتصاب عمومی که قرار بود اعلام شود در نگرفت و کشور فلج نشد، و یا دشمن قادر بود با نیروی کافی دست به چنان ضدحمله ای بزند که ما نتوانیم شهر را حفظ کنیم، با دو تا سه هزار نفر مسلح به سیرامائسترا عقب نشینی کنیم. فکر ما این بود. البته این نقشه بر این مبنا قرار داشت که فرض می کردیم وقتی پادگان را گرفتیم مردم سائتیاگو د کوبا از ما پشتیبانی می کنند.

با آگاهی هایی که بعداً به دست آوردیم، می توانستیم تمام آن مواضع و همه سربازان را به خنده بگیریم، اما به خاطر بی تجربگی و ناآگاهی خودمان، در آن موقع فکر می کردیم غیرممکن است آن خطوط را قطع کرده و به آنسوی کوه سیرانمائسترا برویم تا از انبوه نیروهایی که در آن جا حضور داشتند دور شویم. بالاخره به این نقشه رسیدیم که از خلیج سانتیاگو د کوبا بگذریم، به غرب برویم و به بخش بیشتر استراتژیك سیرامائسترا یعنی مناطق شیب دارتر برسیم.

گروه کوچک بود و حتی شامل برخی افراد زخمی نیز می شد \_ که البته زخم جدی نداشتند \_ اما سپس حادثه ای رخ داد: تفنگ یکی از رفقا شلیك شد و او را به

شدت زخمی کرد. می بایست تلاش کنیم راهی برای نجات او بیابیم و او را نزد دیگرانی که زخمی شده بودند بگذاریم. در نتیجه گروه کوچك ما کوچکتر شد. واضح بود دیگر رفقا هم بسیار فرسوده شده اند. احساس کردم در وضعیتی نیستند که بتوانند سختی مبارزه در کوه ها را تحمل کنند. تصمیم گرفتم رفقایی که خیلی فرسوده بودند و به سختی حرکت می کردند به سانتیا گو د کوبا بر گردند.

چگونه ممکن بود بتوانند در آن موقعیت برگردند؟ در ساعات و روزهای پس از حمله، ارتش دستگیری عده زیادی را شروع کرد: برخی از آنها که راه مونکادا را گم کرده بودند، و دیگرانی که در سایر مواضع در پشت پادگان قرار داشتند و واضح بوذ به موقع از شکست عملیات اصلی مطلع نشده اند، گیر افتادند. برخی به موقع در رفتند اما دیگرانی که تاخیر داشتند به محاصره افتادند. دیگران هم به طرق متفاوتی دستگیر شدند: ملبس به لباس غیرنظامی، و زمانی که تلاش می کردند در هتل ها پناه بگیرند و یا از سانتیاگو د کوبا خارج شوند. دیگرانی هم بودند که در دهات گیر افتادند. رفقای مختلف در مکانهای متفاوتی دستگیر شدند.

بتو: گروه شما يونيفورم مي پوشيدند؟

کاسترو: بله. تعداد کسانی که حین نبرد کشته شدند کم بود. دشمن تلفات نسبتاً زیادی داده بود. اگر اشتباه نکنم، یازده نفر کشته و بیست و دو نفر زخمی شده بودند.

بتو: چند نفر از افراد شما کشته شد؟

کاسترو: من شنیدم که فقط دو یا سه نفر از رفقا در برخورد ابتدایی کشته و برخی هم زخمی شدند. باتیستا اعلام می کرد که تا روز دوشنبه ۷۰ شورشی کشته شده است، یعنی انقلابیون ۷۰ نفر تلفات داده اند. احتمال دارد تا روز دوشنبه تمامی ۷۰ نفر را نکشته باشند. کلا ۱۶۰ نفر در عملیات سانتیاگو د کوبا و بایامو شرکت کرده بودند، اما آن ها در مورد ۷۰ شورشی کشته شده حرف می زدند. تا عصر روز یکشنبه آن ها توانسته بودند تعداد زیادی از رفقا را اسیر کنند و بکشند. تقریباً یك هفته کامل ـ چهار یا پنج روز اول ـ تمام زندانیان مورد شکنجه وحشیانه قرار گرفته و گشته شدند.

تمامی این اعمال سبب مخالفت شدیدی توسط مردم سانتیاگو د کوبا شد و

ملت را برانگیخت. اهالی شهر فهمیدند هر کس دستگیر می شود به قتل می رسد. شهر و ندان با حالتی سازماندهی و بسیج شده به دیدن سراسقف سانتیاگو د کوبا، اسقف پر زسرانتس رفتند وی سراسقف شهر بود و اصل و نسب اسپانیایی داشت و وی به دلایل انسانی در قضیه دخالت کرد تا جان افراد باقیمانده را نجات دهد. به خاطر داشته باشید که چهل نفر از رفقای ما در بایامو بودند. آن ها نیز در اجرای ماموریت خود به مشکل برخورد کرده و تعدادی از آن ها در مکان های مختلف اسیر شده بودند.

روش کلی ارتش باتیستا این بود که با پراکندن دروغ هایی خشم سربازان را علیه ما برانگیزد. آن ها اتهام کثیفی را علیه ما پراکندند مبنی بر اینکه گلوی سربازان بیماری را که در بیمارستان سانتیاگو د کوبا بستری بوده اند بریده ایم. اما آنچه در واقع اتفاق افتاد این بود که همان گونه که گفتم برخورد با سربازان در خارج (پادگان) اتفاق افتاد ـ نه طبق نقشه ما در داخل ـ چرا که به طور اتفاقی با گشتی ها برخورد کردیم. گشتی ها معمولاً از آن جا رد نمی شدند و آن گشتی که با ما برخورد کرد برای آن گشت می زد که یکی از یکشنبه های ایام کارناوال بود.

بتو: گشتی متعلق به یادگان بود؟

کاسترو: بله. زمان کارناوال بود و آن گشتی را در آن منطقه گذاشته بودند. با اینکه اتومبیل اول پست نگهبانی را گرفته بود، برخوردی بین اتومبیل دوم ـ اتومبیلی که من در آن بودم ـ و گشتی ها رخ داد. وقتی اتومبیل ما توقف کرد، از آن جا که اطراف ما تأسیسات نظامی وجود داشت افراد از ماشین های پشت سر من پیاده شدند و به طرف مواضع طرف چپ خود پیشروی کردند. حتی یك گروه به داخل بیمارستانی که متعلق به پادگان بودرفت. من به محض اینکه این موضوع را فهمیدم به بیمارستان رفتم و آن ها را بیرون آوردم و تلاش کردم گروه را دوباره سازماندهی کنم. حمله متوقف شده و حرکت ناگهانی ما و عامل غافل گیری منتفی شده بود. تلاش کردیم حمله به قسمت داخلی پادگان را از سربگیریم ولی دیگر ممکن نبود. سربازان از جمای خود تکان خورده، و مواضع دفاعی را اشغال کرده بودند. این چیزی بود که موفقیت را غیرممکن می ساخت. موفقیت تنها می توانست از راه غافل گیری به موفقیت را غیرممکن می ساخت. موفقیت تنها می توانست از راه غافل گیری به دست بیاید. از آن جا که سربازان هشیار شده و موضع گرفته بودند، این کار

غیرممکن شده بود. برای تسخیر آن دژ، ما نه سلاح های مناسب و نه افراد لازم را در اختیار داشتیم.

یک نفر در فاصله کاملاً نزدیک به من شلیک کرد. صدای آن تقریباً مرا کر کرد. و مردی را که اونیفورم نظامی به تن داشت هدف گرفت. در نتیجه یک پزشک یار کشته و یا زخمی شد اما دشمن از این واقعیت که برخی از افراد ما به داخل بیمارستان رفته بودند .. البته فقط به طبقه اول و در داخل سرسرا .. استفاده کرد تا یک مبارزه وسیع مبتنی بر دروغ و تهمت به راه بیندازد و اعلام کرد که ما گلوی سربازان بستری را بریده ایم. این چیزی نبود جز یک دروغ بزرگ اما بسیاری از سربازان آن را باور کردند. باتیستا این کار را کرد تا سربازان را تحریک کند و نفرتشان را برانگیزد. او هم چنین درنده خویی سنتی ارتش را به کار گرفت و برای رسیدن به مقاصد خود گفت که منزلت ارتش به خاطر حمله عده ای غیرنظامی که به خود جرأت داده اند رودر روی آن بایستند خدشه دار شده است.

ارتش کسانی را که اسیر می گرفت به طور سیستماتیك به قتل می رساند. برخی بعد از دستگیری بازجویی می شدند و سپس بی رحمانه شکنجه شده و به قتل می رسیدند.

تحت آن شرایط و در حالی که افکار عمومی تحریك شده بود، همان طور که گفتم سراسقف سانتیاگو د کوبا به عنوان یك مقام روحانی همراه با سایر افراد مهم شهر ـ اومورد احترام ترین آنان بود ـ دخالت کرد و تلاش کرد زندگی افراد باقیمانده را نجات دهد و در واقع برخی از افراد باقیمانده در نتیجه کوششهای سراسقف و افراد مهم همراه او و هم چنین این واقعیت که مردم شهر سانتیاگو د کوبا بسیار رنجیده شده و ناراحت بودند، نجات یافتند. با در نظر گرفتن موقعیت جدید، تصمیم گرفته شد آن رفقایی که همراه من بودند و وضعیت جسمانی آن ها خیلی وخیم بود خودشان را از طریق سراسقف به مقامات دولت تسلیم کنند. این گروه مرکب از شش یا هفت نفر از رفقا بود.

من با دو تن از مسئولین باقی ماندم. این گروهی کوچك بود که قصد داشت از خلیج بگذرد، به سیرامانسترا برسد و مبارزه را از نو سازماندهی کند. بقیه افراد خسته شده بودند و ما می بایست برای حفظ جان آن ها راهی پیدا کنیم.

موضوع را با یك فرد غیرنظامی در میان گذاشتیم و او ترتیبی داد كه گروه با سراسقف ملاقات كند. به نزدیك خانه ای رفتیم و با كسانی كه آن جا زندگی می كردند صحبت كردیم. سپس گروه شش یا هفت نفره رفقا را در آن جا گذاشتیم و قرار بود هنگام غروب خورشید سراسقف آن ها را از آن جا ببرد. من و دو رفیق دیگر حدود دو كیلومتر از خانه دور شدیم و قصد داشتیم آن شب از جاده گذشته و به خلیج سانتیاگو د كوبا برسیم.

کاملاً مشخص است که ارتش از این موضوع خبر داشت. احتمالاً آنها تلفن را استراق سمع می کردند. به نظر می رسد که ارتش به یك مکالمه تلفنی آن خانواده و سراسقف گوش کرده بود و خیلی زود، قبل از غروب در تمام منطقه نزدیك به شاهراه گشت می زد.

ما دو کیلومتر دور شده بودیم و اشتباهی کردیم که طی دو روزی که آن جا بودیم انجام کداده بودیم. خسته بودیم و می بایست در شرایط بدی در کنار تپه بخوابیم. پتو و یا چیز دیگری هم نداشتیم. آن شب کلبه ای با بام کاه گلی پیدا کردیم. کلبه ای کاملاً کوچک بود با چهار متر طول و ۳ متر عرض، و از آن نوعی که به آن آلونک می گوئیم. بیشتر شبیه به انبار ذخیره کردن چیزها بود. ما که در جستجوی سرپناهی در برابر مه و سرما بودیم تصمیم گرفتیم تا سحر در آن جا بمانیم. آنچه اتفاق افتاد این بود که دقیقاً وقت سحر ـ قبل از بیدار شدن ما ـ یک گروه گشتی داخل کلبه شد و وقتی بیدار شدیم تفنگ آن ها روی سینه مان بود. ناخوشایند ترین احساسی که می تواند وجود داشته باشد این است که انسان در چنین وضعیتی توسط دشمن از خواب بیدار شود. این نتیجه اشتباهی بود که ما هرگز نمی بایست مرتکب می شدیم.

ر پر ہتو: هیچ کس نگھبانی نمیداد؟

کاسترو: نه. سه نفرمان خواب بودیم. یك كم زیادی مطمئن بودیم. یك هفته می گذشت و آن ها نتوانسته بودند ما را پیدا كنند. مهم نیست چقدر جستجو كرده بودند، اما ما از دستگیر شدن در رفته بودیم. ما دشمن را دست گم گرفتیم. اشتباهی كردیم و در چنگ آن ها افتادیم.

آنها می بایست روی تلفن دستگاه استراق سمع گذاشته باشند. من نمی خواهم فکر کنم کسانی که با آنها تماس گرفتیم ما را لو داده بودند. چنین

اعتقادی ندارم اما آنها می بایست به نوعی بی احتیاطی کرده باشند؛ مثلاً با تلفن حرف زده باشند. این کار ارتش را هشیار کرد و گشتی ها به آن جا فرستاده شدند. در نتیجه آن ها ما را دست گیر کردند.

این طور بود که اسیر آنها شدیم. بدون شك برخی از آنان تشنه خون بودند و می بایست ما را در جا می کشتند.

سپس از روی تصادف یك چیز باور نكردنی اتفاق افتاد. بین گشتی ها ستوان سیاه پوستی بود به نام ساریا كه آدم كش نبود و به نظر می رسید اختیاراتی دارد. سربازان می خواستند ما را بكشند. خشماگین بودند و بهانه ای می جستند. تفنگهایشان آماده شلیك بود و ما را به هم بسته بودند. ابتدا نام های ما را پرسیدند اما نام های واقعی خود را به آن ها نگفتیم و اسامی دیگری به آن ها دادیم. گمان كنم سربازها در ابتدا مرا نشناخته بودند، آن ها مرا شناسایی نكردند.

بتو: آیا از قبل در کوبا آدم شناخته شده ای بودید؟

کاسترو: نسبتاً مشهور بودم، اما به دلایلی آن ها مرا نشناختند ولی به هرحال قصد داشتند ما را بکشند. اگر اسامی واقعی خود را گفته بودیم همان وقت و درجا ما را تیر باران می کردند. جروبحث با آن ها در گرفت زیرا ما را آدم کش خطاب کردند. گفتند که ما به مونکادا رفته بودیم تا آن ها را بکشیم در حالی که آن ها طرفدار ارتش آزادی بخش هستند. بنابراین ما با آن ها به بحث کردن پرداختیم. صبر من لبریز شد و با آن ها بگومگویم شد. به آن ها گفتم که آن ها طرفدار ارتش اسپانیا هستند و ما طرفداران واقعی ارتش آزادی بخش هستیم. این کار آنها را بیشتر عصبانی کرد.

کاملاً یقین داشتیم قصد دارند ما را بکشند. البته فکر می کردم هیچ شانسی برای بقای ما وجود ندارد. شروع کردم با آن ها جروبحث کنم و سپس ستوان گفت: «شلیك نکنید، شلیك نکنید». سربازان را تحت فشار گذاشت و سپس با آرامش بیشتری تکرار کرد «شلیك نکنید. نمی توانید عقیده را بکشید، نمی توانید عقیده را بکشید». توجه کنید چه گفت: حدود سه بار تکرار کرد؛ «نمی توانید عقیده را بکشید».

یکی از آن دو رفیق اسکار آلکالده، که اکنون رئیس بانك پس انداز مردم است. حرفه او حسابداری و عهده دار امور مالی جنبش بود و فراماسون بود و به ابتكار

خودش این را به ستوان گفت که همین مسأله شانس ما را افزایش داد و یا از آنجا که بسیاری از سربازان نیز فراماسون بودند، اطمینان ستوان را به ما بیشتر کرد. به هرحال ما را بلند کردند تا در حالت طناب پیچ شده حرکت کنیم. وقتی چند قدم رفتیم من که گرایش ستوان را دیده بودم او را صدا زدم و گفتم «من رفتار شما را دیدم و نمی خواهم شما را بازی بدهم. من فیدل کاسترو هستم». او گفت «به هیچ کس نگوئید. ابدا به کسی نگوئید». خود او به من اندرز داد به کسی نگویم.

کمی پیادهٔ روی کردیم و از فاصله ۷۰۰ تا ۸۰۰ متری صدای چند شلیك به گوش رسید. سربازان در رفتند، بسیار عصبی بودند و روی زمین خوابیدند.

بتو: چند نفر سرباز آن جا بود؟

كاسترو: حدود دوازده نفر.

بتو: ستوان چند ساله بود.

كاسترو: مي بايست چهل ساله بوده باشد. شايد هم ۴۲ ساله.

وقتی دیدم سربازان دور شدند، فکر کردم برای تیراندازی به ما نقشه کشیده اند و بنابراین سرپا ایستادم. همه در رفتند و من سرجایم ایستادم. ستوان دوباره نزد من آمد و من به او گفتم: «روی زمین دراز نخواهم کشید. اگر می خواهند ما را بکشند، می بایست در حالت ایستاده به ما شلیك کنند». سپس ستوان گفت: «شما خیلی شجاعید، بچهها،خیلی شجاعید». تصورش را بکنید! فکر کنم داشتن چنین شانسی یك در هزار امكان دارد. اما با این حال وجود این شانس به معنی این نبود که نجات پیدا کرده ایم. نه، این موضوع به معنی تضمین بقای ما نبود. ستوان یك بار دیگر مجدداً زندگی ما را نجات داد.

بتو: مجدداً؟

کاسترو: بله، او یك بار دیگر ما را نجات داد. قبل از ورود سراسقف، گروه دیگر ـ نزدیك شاهراه بود ـ کشف شده و به اسارت رفته بود. دلیل تیراندازی که در بالا گفتم همین بود. سپس ما را کنار یکدیگر نگه داشتند. ستوان دنبال یك کامیون گشت، تمام زندانیان دیگر را در عقب سوار کرد و مرا در جلو بین خودش و راننده نشاند.

کمی جلوتر، با یك سرگرد برخورد كرديم. نام او پرز چائومونت، و یكی از افراد

خونریز ارتش و کسی بود که اکثر افراد ما را کشته بود. به سوی کامیون آمد، آن را نگه داشت و به ستوان دستور داد ما را به پادگان ببرد. ستوان با او بحث کرد و اطاعت نکرد. به جای آن، ما را به زندان شهر سانتیاگو د کوبا برد. اگر ما را به پادگان می بردند، تکه تکه می شدیم.

تا آن وقت، مردم شهر سانتیاگو د کوبا فهمیده بودند اسیر شده ایم و در زندان هستیم. تمام شهر موضوع را فهمیدند و فشار زیادی آوردند تا زندگی ما را نجات دهند. طبیعتاً افسر فرمانده هنگ به آنجا آمد تا از ما بازجویی کند. این خیلی مهم بود چون سربازان، و افراد ارتشی خودشان هم تحت تأثیر عملیات قرار گرفته بودند. حتی برخی اوقات نوعی احترام و تحسین نشان می دادند و همراه با آن خشنود نیز بودند چرا که ارتش شکست ناپذیر حمله را دفع کرده و حمله کنندگان را دستگیر ساخته بود. یك عامل روانی دیگر نیز به این موضوع افزوده می شد: آن ها احساس گناه می کردند زیرا تا آن موقع بین ۷۰ تا ۸۰ زندانی را کشته بودند، و مردم نیز این موضوع را می دانستند.

بتو: آن زندانی ها از رفقای شما بودند؟

کاسترو: بله، کسانی که قبلاً دست گیر شده بودند. آنها حدود ۲۰ تا ۸۰ نفر را که قبلاً در جاهای مختلف اسیر کرده بودند کشته بودند. تعدادی توانستند بگریزند و تعدادی هم زندانی شدند، که افراد همراه من نیز در شمار آنان بودند و تعداد دیگری که در جاهای دیگر به اسارت درآمدند، صرفاً از روی شانس بود که کشته نشدند. باید از اعتراض عمومی نیز متشکر بود و البته هم چنین از اقداماتی که توسط سراسقف و افراد مهم که خود را درگیر جریان ساختند و اعتراض عمومی را منعکس کردند. آن ها توانستند جان عده بیشتری را که برخی مستقیماً و یا توسط سراسقف به ارتش تسلیم شده بودند نجات دهند. اما در نجات گروه کوچك، هنگامی که دستگیر شدیم، عامل تعیین کننده آن ستوان ارتش بود.

بتو: بعد از پیروزی انقلاب بر سر آن ستوان چه آمد؟

کاسترو: خب، بعد از آن جریان، سال ها قبل از پیروزی انقلاب به خاطر آن که ما به قتل نرسیده بودیم او را مقصر دانستند. او به این دلیل که سربازان ما را به قتل نرسانده بودند مقصر شناخته شد. آن ها بعداً تلاشهایی برای کشتن من صورت

دادند، اما این تلاشها شکست خورد. سپس دوران زندان، آزادی از زندان، تبعید، گروه نظامی گرانما، و مبارزه در کوهستان ها فرا رسید. ارتش چریکی ما سازماندهی شد، و دوباره، در آغاز کار عقب نشینی های جدیدی در کار بود. آن ها فکر کردند یك بار دیگر ارتش چریکی را نابود کرده اند. اما این ارتش دوباره از خاکستر سربرآورد، به نیروی واقعی بدل شد و با چشم اندازهایی برای پیروزی به نبرد پرداخت.

در طول آن دوره، ستوان از ارتش اخراج شده بود. بعد از پیروزی انقلاب ما او را به ارتش برگرداندیم و او را به درجه سروانی ارتقاء دادیم. او به عنوان رئیس امور امنیت برای نخستین رئیس جمهور انتصابی انقلاب خدمت کرد. او در کاخ ریاست جمهوری اقامت داشت و برگارد امنیتی ریاست جمهوری ریاست می کرد. متأسفانه هشت یا نه سال بعد از پیروزی انقلاب به سرطان مبتلا شد و در ۲۹ سهتامبر سال ۱۹۷۲ درگذشت ـ به همین دلیل است که فکر می کنم در آن دوران می بایست حدود ۴۰ ساله بوده باشد ـ ما نتوانستیم او را نجات دهیم. او به عنوان یک افسر ارتش و فردی بسیار مورد احترام همه درگذشت. نام او پدروساریا بود.

به نظر می رسد این شخص به دانشگاه رفته بود. قبل از آن فردی خود آموخته بود و پیش خودش درس می خواند. من مطمئن هستم که او می بایست یك وقت با من در دانشگاه برخورد کرده و یا مرا در آنجا دیده باشد. واضح است که او به عدالت خواهی تمایل داشت و انسان شرافتمندی بود. اما چیز عجیب، چیزی که طرز تفکر وی را نشان می داد، این بود که او در بحرانی ترین لحظات و چندبار به آرامی در برابر من گفت ـ وقتی به سربازان می گفت شلیكِ نکنند صدایش را می شنیدم ـ که عقیده را نمی توان کشت. این عبارت را از کجا گرفته بود؟ شاید بعضی از روزنامه نگاران که بعدها با او مصاحبه کردند بدانند. من هیچ وقت از او نهر می کردیم وقت زیادی زنده بماند. در سالهای اول انقلاب، ما همیشه فکر می کردیم وقت زیادی خواهیم داشت تا بسیاری کارها را انجام دهیم، در مورد مسایل تحقیق کنیم و قضایا را روشن سازیم. اما او این عبارت را از کجا آورده بود؟ «شلیك نکنید. نمی توانید عقیده را بکشید». این عبارتی است که آن افسر شرافتمند چندین بار تکر ار کرد.

در کنار این کار، وقتی به او گفتم چه کسی هستم و او گفت «به کسی نگوئید، به

هیچ کس نگوئید» یك نشانه دیگر در رفتار او وجود داشت، و وقتی تیراندازی شروع شد و همه روی زمین خوابیدند عبارت دیگری هم داشت: «شما بچه های شجاعی هستید. شما خیلی شجاعید». او این را دوبار تکرار کرد. بدون شك آن مرد ـ همان احتمال یك در هزار ـ به طریقی به جنبش ما دلبستگی داشت و یا به آن وابستگی اخلاقی پیدا کرده بود. در آن لحظه او واقعاً عامل بقای ما بود.

بتو: بعد شما به زندان رفتید و ۲۲ ماه در جزیرهٔ «پاینز» زندانی بودید. کاسترو: بله، از اول ماه اوت.

بتو: شما در نتیجه یك مبارزه عفو عمومی آزاد شدید. آیا به خاطر دارید كلیسا هم در این مبارزه نقش داشت یا نه؟

كاسترو: عفو عمومي پاسخي بود به جنبش وسيع افكار عمومي. تمام احزاب سیاسی مخالف، گروههای اجتماعی، سازمانهای اجتماعی، افراد برجسته، روشنفکران، روزنامه نگاران، و بسیاری دیگر در این مبارزه درگیر بودند. کلیسا می بایست از این مبارزه پشتیبانی کرده باشد اما در مرکز این مبارزه قرار نداشت. بدون شك كليسا به خاطر اقدامات و تماسهاى «يرز سرانتس» كه بلافاصله بعد از حمله به یادگان مونکادا در سانتیاگو د کوبا صورت گرفت اعتبار کسب کرد. او تلاشهای زیادی کرد و زندگی تعدادی را نجات داد. این مسأله را تمام مردم کوبا فهمیدند. علاوه بر فشار شدید افکار عمومی، عفو عمومی نتیجه چند عامل درازمدت دیگر هم بود. کشتارهای انجام شده بین مردم خشم وسیعی پدید آورد. در ابتدا فقط مردم سانتیاگو د کوبا از جریان باخبر بودند. با اینکه سانسور شدیدی بر مطبوعات حاکم بود، من این جنایت ها را در جریان محاکمه ام افشا کردم. در جریان محاکمه، من به شکل مستبدانه ای از سایر رفقایم جدا بودم. در روزهای اول مرا به دو یا سه جلسه بازجویی بردند. من از خودم دفاع می کردم و جنایات آن ها را اثبات مي نمودم. ما موضع قبول مسئوليت تمام عمليات خود و قيام را در پيش گرفتيم و از آن از دیدگاه اخلاقی، قانونی و قانون اساسی دفاع کردیم. این موضع ما بود و هیچ کس از یذیرش شرافتمندانه آن نگریخت.

همه ما گفتیم که مسئولیت عملیات را پذیرفته ایم و به آنچه انجام داده ایم افتخار می کنیم. این موضعی بود که اتخاذ کردیم. بعدها تمام آن اسناد مخفیانه توزیع

شدند و تمام مردم از عظمت جنایاتی که انجام شده بود و از هول انگیزترین جنایات انجام شده در تاریخ کوبا بود اطلاع یافتند. در همین حال دولت فکر می کرد که قدرتش استحکام یافته است.

تمام نیروهای سیاسی دیگری که فکر می کردند موضع طرفداری از مبارزه مسلحانه دارند، هیچ کاری نکردند و به تدریج منفعل شدند. بسیاری از آنان در حالی که ما در زندان بودیم به کمدی انتخابات پیوستند. بعد از این جریان باتیستا گمان برد از موقعیتی مستحکم برخوردار است و تصمیم گرفت به قدرتش جنبهٔ قانونی ببخشد. او می خواست دولت غیر رسمی و انتقالی خود را به دولتی بر مبنای قانون اساسی و منتخب تبدیل کند. انتخاباتی ترتیب داد که در آن خودش کاندیدا بود و اطمینان داشت می تواند دولتش را قانونی کند. از یك سو بسیاری از نیروها از شركت در انتخابات خودداری کردند، چرا که اپوزیسیون خیلی بی اعتبار بود، و از سوی دیگر گروهی از احزاب از وی حمایت کردند و او توانست به پشتوانه منابع دولتی خود را بالا بكشد. او مى خواست به رژيم خود لفافه قانونى بپوشاند. اين انتخابات عامل خیلی مؤثری در عفو عمومی بود زیرا در تاریخ کوبا این یك سنت بود که انجام انتخابات بدون اعلام عفو غيرقابل قبول است. بنابراين اعلام عفو تا حدودي نتيجه فشار افکار عمومی و تا حدودی نتیجه عوامل دیگر بود. آگاهی از جنایاتی که صورت گرفته بود، مبارزه ای که ما از زندان یی می گرفتیم تا جنایات را افشا و مردم را هدایت کنیم، و همچنین نیاز باتیستا به دادن یك پوشش قانونی به حکومت خودش که او را وادار مي ساخت انتخاباتي صورت دهد؛ تمام اين عوامل تعيين كننده بودند. همان گونه که دست کم گرفته شدن گروه کوچك ـ گروهی متشکل از حدود ۲۰ رفیق ــ ما توسط او تعیین کننده بود. او با اعتقاد به اینکه عملیات مسلحانه مضمحل شده و ما منابع و قدرتی در دست نداریم، لایحه عفو را صادر کرد.

> بتو: آنجائی که در زندان بودید جزیرهٔ پاینز نامیده می شد؟ کاسترو: بله.

بتو: در همان جا بود که نخستین بار با پدر ساردنیاس که بعدها در نبردهای سیرامائسترا شرکت کرد آشنا شدید؟

کاسترو: ممکن است. وقتی در زندان بودم، چند راهبه یکی دو بار با من

ملاقات كردند.

من فقط مدت خیلی کوتاهی را با بقیه رفقا گذراندم. بتو: آیا در حبس مجرد بودید؟

کاسترو: تقریباً سه ماه بعد از اینکه به زندان رفتم، شاید هم کمتر بود که باتیستا از زندان جزیره که اکنون جزیره جوانان نامیده می شود بازدید کرد تا خیلی مضحك است \_ یك کارخانه برق را با ظرفیت تولید چند کیلووات برق افتتاح کند. بعدها واحدهایی با ظرفیت دهها هزار کیلووات برق در اینجا ساخته شد و هیچ مراسم افتتاحی نیز برگزار نشد، چرا که وقت کافی برای این جور کارها وجود نداشت در حالی که باتیستا به اینجا آمد تا یك کارخانه کوچك را افتتاح کند. واضح است مقامات زندان تدارك هایی برای خوشامدگویی به باتیستا و به افتخار او فراهم آورده بودند و ما نیز علیه آن ها واکنش نشان دادیم. حتی تصمیم گرفتیم روزی که باتیستا به روی ما بستند. نیروگاه برق در فاصله خیلی نزدیکی از محل ما قرار داشت و یکی از روی ما بستند. نیروگاه برق در فاصله خیلی نزدیکی از محل ما قرار داشت و یکی از رفقا، خوان آلمیدا، از پنجره نگاهی کرد و باتیستا را دید که به داخل کارخانه می رود. ما منظر شدیم تا بیرون آمد و سپس سرود بیست و ششم جولای را با یکدیگر خواندیم.

در ابتدا باتیستا فکر کرد که این هم بخشی از مراسم خوشامدگویی و یا شاید یک آواز جمعی در ستایش از اوست. در ابتدا خوشحال بود و به همراهانش گفت که ساکت باشند. سپس در سکوت فرورفت و وقتی عبارات سرود ما به آن جا رسید که «دیکتاتورهای سیری ناپذیر کوبا را در بدبختی غرق کرده اند» خشماگین شد. آلمیدا همه چیز را از پنجره دید. سپس پلیس وارد شد اما ما به خواندن ادامه دادیم و حتی وقتی یک آدم کش مخوف، قاتلی معروف به «طهانچه کوچک» به آن جا آمد سرود خود را قطع نکردیم. در سلول ها را به روی ما بستند و همراه با آن، مرا تا پایان دوران زندان از دیگران جدا کردند. من در حبس مجرد در سانتیاگو د کوبا ماندم تا اینکه محاکمه شدم، بنابراین باید ۱۹ ماه از ۲۲ ماه دوران زندان خود را در حبس مجرد گذرانده باشم. در اواخر دوره زندان حبس مجرد من تمام شد زیرا آن ها چند ماه قبل از اعلام عفو، را ثول (برادر کاسترو – م) را به سلول من فرستادند.

در نتیجه من نمی توانم به پرسش شما پاسخ بگویم. فکر می کنم باید از مونتانه که در جزیره جوانان بوده است بپرسید که آیا پدر ساردیناس در آن موقع با زندانیان قضیه مونکادا تماس داشت یا نه.

بتو: آیا به خاطر می آورید پدر ساردیناس چگونه در سیرامائسترا به گروه ملحق شد؟ در مورد او چه به خاطر دارید؟

کاسترو: هیچ گونه جزئیاتی به خاطر نمی آورم. پیوستن او به ما امری غیرعادی نبود زیرا ما در حال کسب حمایت مردم به مقدار بیشتر و بیشتر بودیم. این در زمانی بود که نیر وی چریکی در سیرا مائسترا در حال تحکیم شدن بود. گروههای مختلفی از مردم به سوی ما می آمدند ـ برخی اوقات یك پزشك، و اوقاتی دیگر یك تکنیسین. ما بیش از همه از پزشكان به خاطر خدماتی که به چریکها و مردم می کردند قدردانی می نمودیم. یك روز در اواسط دوران مبارزه پدر ساردیناس، یك کشیش قدردانی می نمودیم. یك روز در اواسط دوران مبارزه پدر ساردیناس، یك کشیش انقلابی که از مقاصد ما جانبداری می کرد به نیروی چریکی ما پیوست. او مدت زیادی را با ما گذراند.

بتو: این جالب است که او در زمانی از حیات کلیسا به نیروی چریکی پیوست که هیچ کشیشی طرفدار سوسیالیسم نبود. با این حال او مورد حمایت سراسقف خود نیز بود، حرکت او صرفاً شخصی و انفرادی نبود.

کاسترو: او نه به عنوان یك سرباز، که به عنوان کشیش به ما پیوست. او در میان سربازان به سرمی برد، با ما زندگی می کرد و در زندگی روزمره ما شریك بود. او برای انجام وظایفش همه چیز در اختیار داشت، و حتی می توانست مراسم مذهبی را انجام دهد. یك نفر تعیین شده بود تا به او کمك کند زیرا نیروهای ما اغلب به این طرف و آن طرف می رفتند. وقتی کنترل منطقه وسیع تری به دست ما افتاده بود او اغلب به مدت ده تا پانزده روز در یك نقطه توقف می کرد. همه نیروها او را به گرمی پذیرا می شدند. علاوه بر این همان طور که قبلاً گفتم، انجام غسل تعمید در این جا یکی از رسوم اجتماعی بود. دهقانان به این مسأله اهمیت زیادی می دادند، بسیاری از خانواده ها از من می خواستند پدر تعمیدی فرزند آنان باشم و پدر ساردیناس کودکان بسیاری را در این جا تعمید داد. دادن غسل تعمید یکی از کارهایی بود که او زیاد انجام می داد. خانواده ها به دیدن او می رفتند. آن ها فرزندان خود را می آوردند و

از من میخواستند پدر تعمیدی اش باشم که در کوبا چیزی در حد پدر دوم بچه است. من در سیرامائسترا فرزندان تعمیدی بسیاری دارم. احتمالاً بسیاری از آن ها اینك افسر ارتش و یا فارغ التحصیل دبیرستان هستند. به طور خلاصه، دهقانان روابط نزدیکی با ما ایجاد کرده بودند و این چیزی بیش از دوستی و بیشتر شبیه همبستگی خانوادگی بود.

بتو: آیا او دهقانان را موعظه می کرد؟ آیا مبارزه را از نقطه نظر ایمانی برای آنان تشریح می کرد؟

کاسترو: البته در آن زمان او از جنبه سیاسی طرفدار انقلاب بود و از آن پشتیبانی می کرد. او این خواست خود را با پیوستن به ما نشان داد. در آن زمان او همراه با ما دچار مشکلات زیادی شد. البته او دهقانان را به طریقی که امروزه رواج دارد و یا به طریقی که یك کشیش طرفدار جنبش چریکی موعظه می کند موعظه نمی کرد زیرا در زمانی که پدر ساردیناس به ما پیوست، کشاورزانی که در منطقه بودند بستگی زیادی با نیروهای ما داشتند. برخی از دهقانان، از ترس بمباران و سایر اقدامات سرکوب گرانه ای که توسط ارتش انجام می شد و خانه ها را به آتش می کشید و دهقانان را می کشت، سیرامانسترا را ترك کرده بودند. آن هایی که مانده بودند با ما رابطه ای بسیار نزدیك داشتند.

تا آن جا که به یاد می آورم، او در آن جا چنین کارهایی نمی کرد. او اغلب بین کشاورزان می ماند. تصور می کنم او آن ها را در مورد ایمان موعظه می کرد و کارش بیشتر جنبه مذهبی داشت تا سیاسی. و بعد هم همان طور که گفتم هیچ کشیشی به این منطقه نمی آمد و غسل تعمید برای کشاورزان بسیار مهم و مراسمی اجتماعی بود که اهمیت زیادی داشت.

می بایست بگویم که حضور او و این واقعیت که او در آن جا به عنوان کشیش کار می کرد و کودکان بسیاری را تعمید می داد به تحکیم پیوند مردم و انقلاب و بین خانواده ها و چریکها کمك می کرد. این امر توده مردم و فرماندهی چریکی را بسیار نزدیك می کرد. مواعظ یا کار سیاسی او به نفع انقلاب، ماهیتی غیرمستقیم داشت. او خیلی محبوب بود و همه او را دوست داشتند. همه تلاش می کردند کاری برای او انجام دهند.

بتو: بعدها، آیا به درجه سرگردی رسید؟

کاسترو: بله. این درجه در زمانی که در جنگ شرکت کرد و به خاطر رفتار شایسته اش به او داده شد. ما در سیستم نظامی خود مقامی مانند قاضی عسگر نداشتیم. راستش را بخواهید او به خاطر موقعیت اجتماعی و شایستگی اش به سرگردی رسید.

بتو: آیا شما روی یونیفورم چریکی خود یك صلیب كوچك نصب كرده بودید؟

گاسترو: خب، مردم سانتیاگو د كوبا برای من هدایای بسیاری می فرستادند.

بسیاری از مردم ـ كوچك و بزرگ ـ انواع هدایا را برای من می فرستادند، و یك دختر

كوچك اهل سانتیاگو د كوبا آن زنجیر را با صلیب همراه با پیام مؤثری برای من

فرستاد و بنابراین من آن را روی لباسم زدم. بله، صلیب را روی لباسم دوخته بودم.

اگر از من بپرسید آیا این كار از روی ایمان بود، می بایست بگویم «نه». درست نیست

بگوئیم این كار از روی ایمان بود. من این كار را بیشتر به خاطر واكنشی در برابر آن

دختر كوچك انجام دادم. به هر حال ما كشیشی با خودمان داشتیم، و من پدر تعمیدی

فرزندان بسیاری از دهقانان بودم. از این جنبه ها مطلقاً تعصبی وجود نداشت.

بتو: آیا آن دختر از دوستان شما بود؟

کاسترو: بله، یك هوادار، دختر بچهای از سانتیاگو د کوبا.

بتو: من فکر می کردم صلیب را مادرتان برایتان فرستاده بود.

کاسترو: نه. ما با یکدیگر تماس نداشتیم. ارتباط ما مشکل بود زیرا او زیر مراقبت شدید قرار داشت. آسان نبود. اما مادرم برای من خیلی دعا می کرد.

بتو: اکنون اجازه بدهید یك کم عمیق تر به روابط انقلاب و کلیسا بعد از پیروزی انقلاب بپردازیم. واکنش کلیسا چه بود؟ واکنش اشخاص مسیحی نسبت به انقلاب چه بود؟ در ابتدا روابط آنها چگونه بود، بحران کی آغاز شد و چرا؟

کاسترو: در ابتدا روابط انقلاب با تمام بخشهای اجتماعی خیلی خوب بود. شاید بتوان گفت سرنگونی باتیستا، بدون استثناء از طرف کلیه گروه های اجتماعی، از جمله عناصری که به رژیم باتیستا وابسته بودند، کسانی که از طریق روشهای نادرست ثروتمند شده بودند، کسانی که دزدی کرده بودند، و برخی بخشهای بالای بورژوازی که با رژیم باتیستا عمیقاً پیوند خورده بودند مورد استقبال قرار گرفت.

دست کم ۹۵ درصد مردم ـ در آن زمان چند بار نظرسنجی شد ـ از شنیدن اخبار خوشحال بودند و به خاطر پیروزی ابراز مسرت می کردند زیرا همه از رژیم باتیستا متنفر بودند. او جنایات و مظالم زیادی مرتکب شده بود. مردم پیروزی انقلاب را هم چون یك جرقه امید در نظر می گرفتند و مهمتر از همه، خوشحال بودند زیرا از رژیم وحشت، که هفت سال طول کشیده بود و در سالهای آخر آن همه خونریزی کرد راحت شده بودند.

مشكلات با نخستين قوانين انقلابي آغاز شد. بته: مثلًا؟

كاسترو: خب، يكي از نخستين قوانين \_ كه شامل افراد زيادي نمي شد \_ مصادره کلیه اموالی را که از راه غیرقانوئی کسب شده بود فرمان می داد. هر چیزی که در دوران دیکتاتوری دزدیده شده بود مصادره می گشت. مزارع، شرکتهای تجارتی، صنایع و هر چیز دیگری که از زمان کودتای باتیستا در دهم مارس سال ۱۹۵۲ غصب شده و نتوانسته بودند آن را از کشور خارج کنند مصادره شد. اجرای این قانون محدود به آن دوره زمانی شد، زیرا احزاب بسیاری که در دولت قبل از کودتا بودند به طریقی از نبرد علیه باتیستا حمایت کرده و یا با انقلاب همکاری کرده بودند. اگر محدوده شمول قانون را گسترده می کردیم، بر تعداد بیشتری از مردم اثر می گذاشت. بنابراین برای اختلاس هایی که در دوران قبل از دیکتاتوری باتیستا صورت گرفته بود، نوعی اغماض قائل شدیم تا تفرقه ای ایجاد نشود، موضع انقلاب تضعیف نگردد، و اتحاد تمام نیر وهای سیاسی که با رژیم باتیستا مخّالفت کرده بودند تحکیم یابد. در نتیجه فقط اموال و دارایی هایی که از دهم مارس به بعد اختلاس شده بود مصادره گردید. اگر زمان اجرای قانون را عقب تر و به زمان آغاز جمهوری می بردیم، می بایست اموال از راه غیرقانونی به دست آمده را از نوه های کسانی که این اموال را دزدیده بودند می گرفتیم و در نتیجه تعداد این گونه افراد بسیار زیاد مي شد. بنابراين، ما اين كاررا به دوره باتيستا يعني از دهم مارس سال ١٩٥٢ محدود کردیم.

دومین گام ما که آن نیز مورد حمایت قاطع مردم قرار گرفت، محاکمه تمام کسانی بود که مسئولیت شکنجه ها و سایر جنایات انجام شده را به عهده داشتند. هزاران نفر از مردم شکنجه شده و به قتل رسیده بودند. به هر حال باید خاطرنشان کنم، سرکوبی که در آن زمان وجود داشت، آن گونه که عملیات سرکوب گرانه امروزه در کشورهای آمریکای لاتین نظیر شیلی، آرژانتین و یا اوروگوئه به شکل ظریف و حساب شده اعمال می شود، نبود. آن سرکوبی ها آن گونه که امروزه این کار یك مسأله تخصصی است، نبود. مواردی که در کوبا رخ داد متعلق به دهه ۱۹۵۰ است، در حالی که مواردی را که در کشورهای دیگر بدان ها اشاره می کنم تقریباً ۲۰ سال بعد و زمانی رخ داد که نیروهای ایالات متحده تجربه ویتنام را از سر گذرانده و سیا دانش فنی وسیعی در مورد چگونگی سرکوب و شکنجه به دست آورده و آن را به نیروهای سرکوب و شکنجه به دست آورده و آن را به نیروهای متحده روشهای جنایت و شکنجه خود را در ویتنام تکمیل کرد و بنابراین بعدها، در متحده روشهای جنایت و شکنجه خود را در ویتنام تکمیل کرد و بنابراین بعدها، در سیار حساب شده تر و فنی تر شکنجه استفاده می کردند.

در واقع هر چند سرکوبی که باتیستا اعمال می کرد به معنی خونریزی وسیع مردم ما بود، اما سرکوبی که در برخی از این کشورها در سالهای اخیر وجود داشته بدون شك بدتر از روشهای باتیستا است. ایالات متحده و سیا مسئول این وقایع هستند، زیرا آنان بودند که روشهای کشتار، شکنجه و قتل و سر به نیست کردن مردم را آموزش دادند. روش شیطانی سر به نیست کردن در زمان باتیستا عملاً شناخته شده نبود. در واقع تنها پیکر معدودی از قربانیان جنایات سیاسی یافته نمی شد. بتو: در زادگاه من در بر زیل، دون میتریونه به منظور آموزش دادن این تکنیكها به افراد ارتش، گدایان را شکنجه می کرد.

کاسترو: این را دفعه قبل که این جا بودید به من گفتید. این مسأله اسفناکی است، اما اتفاق افتاده است. به هرحال، باتیستا مردمان زیادی، دانشجویان، کشاورزان و کارگران را کشت. او انواع جنایات را مرتکب می شد. به عنوان مثال، یك بار یکی از واحدهای ارتش باتیستا شصت و دو نفر از زارعین را که همه مردان یك دهکده کوچك در سییرامائسترا بودند کشتند. نمی دانم این را از کجا یاد گرفته بودند. شاید از یك نمونه کشتار نازی ها در لیدایس - چکسلواکی - یاد گرفته بودند که پس از یك نبرد که طی آن یك ستون ارتشی به دام افتاده بود دست به این کار زدند.

محل موردنظر یك دهكده كشاورزی بود كه ربطی به جریان نداشت. دهكده ای كوچك بود ـ در آن منطقه روستا به معنی واقعی وجود نداشت و معمولاً خانه های روستائیان از یكدیگر جدا بودند. اما برخی مواقع روستاهایی كوچك به وجود می آمد \_ و آنها همه مردان آن را كشتند. در برخی از خانواده ها، آن ها پدر و پنج یا شش پسر او را با هم كشته بودند. این یك بی رحمی تمام عیار بود.

حتی قبل از پیروزی انقلاب، وقتی در سییرامانسترا یك دولت ابتدایی تشكیل داده بودیم، قوانین جزایی برای مجازات جانیان جنگی فراهم ساختیم. این دادگاه ها شبیه دادگاه نورنبرگ نبود. در نورنبرگ آنها هیچ قانون مدونی برای محاكمه جنایات جنگی نداشتند. نیروهای متفقین توافق كردند كه آنها را محاكمه كنند نمی خواهم بگویم تنبیه آنان كار غلطی بود و فكر كنم كسانی كه تنبیه شدند، مستحق تنبیه بودند \_ اما از نظر حقوقی، روشی كه در این دادگاه به كار گرفته شد چندان قابل دفاع نبود زیرا یك اصل حقوقی وجود دارد كه طبق آن، قوانین می بایست قبل از انجام جنایت وجود داشته باشند. تكرار می كنم: درست از آغاز كار، ما كه دارای معیارهای قضایی بودیم، تنبیه جانیان جنگی را مقرر كردیم. وقتی انقلاب پیروز شد دادگاه های كشور این قانونها را به عنوان قوانین معتبر پذیرفتند قوانین به خاطر انقلاب پیروزمند اعتبار یافته بود \_ و بسیاری از جانیان جنگی كه نتوانسته بودند بگریزند توسط دادگاه ها محاكمه شدند و از طریق درستی، توسط آن قوانین شدیداً مجازات شدند. در برخی موارد مجازات مرگ و در برخی موارد محکومیت زندان اعمال شد.

این زمانی بود که نخستین تقابلها علیه انقلاب کوبا در خارج ـ و به ویژه در ایالات متحده که خیلی زود فهمید با نوع کاملاً متفاوتی از دولت (دولتی نامطیم) سروکار دارد و مبارزه دیوانه واری را علیه انقلاب آغاز کرد ـ پا گرفت. این موضوع مسأله خاصی را با اقشار داخل کوبا ایجاد نکرد و حتی با طبقه ثروتمند و کلیسا برخوردی پیش نیامد. برعکس، تمامی اقشار (نظرخواهی های انجام شده در این دوره نشان می دهد) با این دو قانون موافقت داشتند: مصادره دارایی هایی که از دهم مارس ۱۹۵۲ به بعد به طریق غیرقانونی کسب شده بود، و هم چنین تنبیه عبرت آموز آنهائی که در شکنجه و سایر جنایات دست داشتند.

پس از آن، برخی قوانین دیگر با ماهیت اقتصادی اعلام شدند. مانند کاهش نرخ بهای برق که عملاً به نصف رسید. مردمانی که از قیمتهای ظالمانه برق در ناراحتی بودند، مدتی طولانی بود که این درخواست را داشتند. روشها و قوانینی که باتیستا به خاطر منافع شرکتهای خارجی مانند شرکت تلفن وضع کرده بود نیز ملغی شدند. بروز تقابل با شرکتهای خارجی در کشور به خاطر همین امر آغاز شد. سپس قانون کاهش اجاره بها پدید آمد که از نظر اجتماعی و اقتصادی بسیار اهمیت داشت. تمامی اجاره ها حداقل به ۵۰ درصد کاهش یافتند. این قانون میلیون ها نفر از مردم را شادمان کرد. بعداً این مسأله به وضع قانونی ختم شد که مطابق آن، مردم به خاطر اجاره ای که می پرداختند قادر شدند سند خانه های خود را به دست آورند. این خصتین قانون اصلاحات شهری بود.

همراه با این قانون ها، اقدامات دیگری را در پیش گرفتیم. اخراج کارگران را متوقف ساختیم و کارگرانی را که در دوران دیکتاتوری کنار گذاشته شده بودند به سرکار برگرداندیم. این ها اقداماتی اساسی در جهت اصلاح وضعیت به روشی عادلانه بودند. ساختمان تأسیسات ورزشی و امکانات استراحت را در سواحل شروع کردیم. استفاده از تمام سواحل و مکان های عمومی را برای همه ممکن ساختیم. به عبارت دیگر از همان آغاز مقررات تبعیص آمیز را در کلوب ها و سواحل متوقف ساخته و کنار گذاشتیم. بسیاری از بهترین سواحل کشور ملك خصوصی بودند. سیاهان به بسیاری از هتل ها، بارها و تأسیسات تفریحی راه نداشتند. تمام این نابرابری ها با پیروزی انقلاب کنار گذاشته شدند.

در برخی جاها، این کار آسان نبود. پاركهایی در کوبا وجود داشتند ـ مثلاً در سانتاکلارا ـ که طبق عادت، سفیدها به یك طرف آن می رفتند و سیاهان به طرف دیگر. برخی از رفقا اقدامات عجولانه ای بر علیه این وضع انجام دادند. ما توصیه کردیم محتاط باشند و خاطرنشان کردیم که این مقررات را نمی توان از طریق زور اعمال کرد و عمدتاً باید از طریق تشویق به اجرا درآورد. به عبارت دیگر، آن ها نمی توانستند مردم را مجبور کنند در پاركها با یکدیگر بیامیزند. تعصباتی وجود داشت که توسط جامعه بورژوازی و نفوذ ایالات متحده، که چنین تعصباتی را در این جا رایج کرد، پدید آمده بود. این تعصبات را نمی شد یك شبه تغییر داد.

محوشیوه های ناراحت کننده مبتنی بر تبعیض آغاز شد. این کار با از بین رفتن امتیازات سفیدپوستان آغاز شد زیرا کلوبها و پلاژهای اختصاصی برای سفیدپوستان دیگر قابل تحمل نبود. اما به هر حال این کار از طریق اعمال زور انجام نمی شد. اگر کسی بخواهد در این موقعیتها از روشهای مبتنی بر اعمال زور استفاده کند، به جای حل مسأله آن را تشدید می کند. اقدامات قانونی باید با استدلال، تشویق و کار سیاسی همراه شود تا بتواند بر تعصباتی که ریشه عمیق دارند اثر بگذارد.

خود من از اینکه می دیدم در کشور ما این همه تعصب نژادی وجود دارد در شگفت بودم. نخستین مبارزه موذیانه خیلی سریع شروع شد: می گفتند مطابق برنامه چینی انقلاب، سفیدها می بایست با سیاهان ازدواج کنند، یا اینکه ما درصددیم بر انجام ازدواج های مختلط (بین دو نژاد) پافشاری کنیم، و از این قبیل تبلیغات مغرضانه. من مجبور شدم بیش از یك بار در تلویزیون ظاهر شوم و بگویم که این حرف ها دروغ است، موذیانه است، و تاکید کنم که ما آزادی های فردی هر یك از افراد را در تمامی چنین تصمیم گیری هائی در نظر می گیریم، اما آنچه اجازه وجود آن را نخواهیم داد نابرابری و تبعیض در مورد کار، در مدرسه، در صایع و یا در تأسیسات تفریحی و استراحت گاه ها است. من می بایست مباحثه و استدلال می کردم زیرا انواع و اقسام موذیگری ها و افتراهای تبلیغاتی شروع شده برد. بدون شك، انواع و اقسام موذیگری ها و افتراهای تبلیغاتی شروع شده برد. بدون شك،

قدم بعدی انجام اصلاحات ارضی بود. این نخستین قانونی بود که ایجاد جدایی و افتراق بین انقلاب و ثروتمندان کشور، بخشهای خیلی ممتاز و هم چنین ایالات متحده و شرکتهای خارجی را سبب شد.

بلافاصله بعد از تشکیل جمهوری، بهترین زمینها به وسیله شرکتهای ایالات متحده که زمینها را به بهائی نزدیك به هیچ خریده و یا به زور گرفته بودند اشغال شده بود. قانون ما چندان رادیكال به نظر نمی رسید زیرا یك سقف حداکثر ۴۰۰ هکتار در نظر می گرفت. ما حتی استثناهایی برای مناطقی که از نظر اداره امور زراعی به خوبی سازمان یافته بودند قایل شدیم و به مالکان خصوصی این امکان را دادیم تا ۱۲۰۰ هکتار زمین داشته باشند. نمی دانم که آیا در زمان انقلاب چین

مالکانی که ۴۰۰ تا ۱۲۰۰ هکتار زمین داشته باشند وجود داشته است یا نه، اما در کشور ما، این یك قانون کاملاً رادیکال بود. برخی شرکتهای ایالات متحده وجود داشتند که دویست هزار هکتار از اراضی را به خود اختصاص داده بودند.

این قانون شامل زمینی که به خانواده خود من تعلق داشت نیز شد و املاك خانواده به ۴۰۰ هکتار مخدود گردید. ما نیمی از زمینی را که صاحب بودیم و تمام آنچه را که اجاره کرده بودیم و قبلاً در مورد آنها با شما حرف زدم از دست دادیم. این قانون شامل چند شرکت و شاید هزار مالك شد که تعداد زیادی نبودند زیرا تعداد کل زمین داران زیاد بود. اقشار ممتاز کم کم فهمیدند که حقیقتاً انقلابی در کار است و شهر وندان ایالات متحده نیز به تدریج درك کردند با دولت متفاوتی سروکار دارند.

آنچه در ابتدای کار انجام دادیم اجرای برنامه مونکادا بود. این برنامه ای بود که گفتم از سال ۱۹۵۱ در ذهن داشتم و در سال ۱۹۵۳ در زمان حمله به مونکادا مطرح کردم. این برنامه شامل اصلاحات ارضی و یك سری از اقدامات اجتماعی بود که در مرحله اول انقلاب انجام دادیم: بسیاری اطمینان داشتند هیچ یك از این برنامه ها اجرا نمی شود. زیرا خیلی اوقات در کوبا از این برنامه ها صحبت می شد، اما وقتی دولت ها به قدرت می رسیدند آن ها را اجرا نمی کردند. بسیاری از ثروتمندان حتی تصور وقوع یك انقلاب را در کشور ما، که فقط ۹۰ مایل با ایالات متحده فاصله دارد، نمی کردند و اعتقاد نداشتند که ایالات متحده وقوع چنین انقلابی را در کشور ما اجازه دهد. آن ها فکر می کردند شاید همه این ها هیجانات جوانان انقلابی است در تاریخ کوبا بسیاری چیزها وجود داشتند که هرگز به مورد عمل گذاشته نشده است.

اما سپس تمام اقشاری که عادت داشتند اداره دولت را در دست خود داشته باشند، فهمیدند که دولت متفاوتی در کار است که آن ها نمی توانند اداره اش کنند و ایالات متحده نیز نمی تواند آن را کنترل کند. حکومتی که کار خود را شرافتمندانه و با عدالت شروع کرد. مردم دیدند دولتی وجود دارد که از آن ها حمایت می کند و منافع آن ها را تشخیص می دهد.

هر چند همه انقلاب را حمایت و تحسین می کردند، اما این حمایت در آغاز

بیش از آن که جنبه مبارزه جویی انقلابی داشته باشد، عموماً جنبه اخلاقی داشت. وقتی نخستین قوانین انقلابی از تصویب گذشت، انقلاب به تدریج بخشی از حامیان خود را از دست داد. به عبارت دیگر در حالی که در ابتدا ۹۵ یا ۹۶ درصد جمعیت از انقلاب حمایت می کرد، این رقم به تدریج به ۹۲ تا ۹۰ درصد کاهش

جمعیت از انقلاب حمایت می درد، این رقم به مدریج به ۲۰ تا ۲۰ درصد داهس یافت. اما در مقابل حمایت باقی مانده عمق بیشتری یافت. آن ۹۰ درصد مردم بیشتر

انقلابی شدند و بیشتر و بیشتر به انقلاب متعهد گردیدند.

آن سری از اقداماتی که ذکر کردم \_ پایان بخشیدن به تبعیض نژادی، بازگرداندن کارگرانی که در زمان باتیستا اخراج شده بودند، کاهش اجاره بها، حمایت از کارگران و اصلاحات اراضی \_ به تدریج نتایج مطلوب را به بار آورد. در این میان کارگران \_ که قبلاً زیر فشار بودند \_ بعد از پیروزی انقلاب به تدریج تقاضاهایی را مطرح کردند. علاوه بر آن بسیاری از صاحبان صنعت، که برای ابراز همراهی با انقلاب خودشیرینی می کردند، در مقابل هرگونه تقاضایی تسلیم می شدند. بیش از ما که در دولت بودیم، این صاحبان صنعت بودند که در مقابل تقاضاهای کارگران تسلیم بودند و اتحادیدها در دوره اول انقلاب پیروزیهای زیادی برای کارگران به دست آوردند.

من حتی مجبور شدم با تمام کارگران صنعت شکر ملاقات کنم، زیرا آنها درخواست داشتند که در کارخانه های تصفیه شکر چهار شیفت کارگر مشغول کار شود، در حالی که سه شیفت بیشتر وجود نداشت. از آن جا که در کشور بیکاران زیادی وجود داشتند، این تقاضا قوت زیادی کسب کرده بود. من مجبور شدم با فرستادگانی از سراسر کشور در یك تأتر ملاقات کنم. آن ها و حتی افرادی از سازمان خود ما به شدت از تقاضای چهار شیفت کاری حمایت می کردند. مجبور شدم تمام شب را همراه با مباحثاتی طولانی با کارگران به سر ببرم تا برای آن ها تشریح کنم چرا به نظر من این کار راه حل مشکل بیکاری نیست. این کار آسانی نبود، زیرا شرکت ها هنوز در مالکیت بخش خصوصی بودند و ممکن بود این کار به صورت یك شرکت ها هنوز در مالکیت بخش خصوصی بودند و ممکن بود این کار به صورت یك شده و منافع شرکت ها و کارگران به نظر برسد. تشریح کردم که منابع پس انداز شده و منافع حاصل باید در راه توسعه سرمایه گذاری شود. نمی بایست اجازه می دادیم این منابع و منافع از دست بر وند بلکه باید آن ها را صرف توسعه کشور

می کردیم. هر چند که من در آن زمان اندیشه های سوسیالیستی داشتم، اما فکر نمی کردم زمان آغاز اجرای یك برنامه سوسیالیستی باشد.

به جای تشریح قضایا برای کارگران در وضعیتی که آنان منابع خود را در تضاد با منافع شرکتها و مالکان بخش خصوصی می بینند و هر پزوئی را که از دستشان برود به نفع آنها می انگارند، این آسان تر است که مسایل را برای آنها از دیدگاه سوسیالیستی و به خاطر درخواست از آنان در جهت درك قضایا و از خودگذشتگی توضیح داد. در چنین وضعیتهایی، من مسایل را به روشنی و با واقع بینی با کارگران در میان می گذاشتم. همیشه تلاش کرده ام از عوام فریبی اجتناب کنم و هیچ گاه به آن متوسل نشوم. این کار آسان نیست.

از دیدگاه اقتصادی، برخی اقدامات مانند کاهش اجاره ها موری بودند که امروزه آن ها را تورم زا می نامیم زیرا مقدار زیادی پول را آزاد می کنند. اما این تقاضا در کشور ما بسیار قدیمی بود. مردم به گونه ای دردناك قربانی پرداخت اجاره بهای زوركی شده بودند. این تقاضا از حمایت وسیعی برخوردار بود.

بتو: در آن موقع مسأله تيرگي روابط با كليسا چگونه بود؟

کاسترو: برخورد با کلیسا زمانی پدید آمد که انقلاب با اقشار ممتاز جامعه برخورد کرد. این یك واقعیت تاریخی است.

در ابتدا، سراسقف هاوانا، که بعداً به مقام کاردینال دست یافت ـ فکر کنم وی قبل از انقلاب کاردینال شده بود ـ با رژیم دیکتاتوری باتیستا روابط رسمی در سطح عالی داشت.

ېتو: نام او چه بود؟

کاسترو: مانوئل آرته آگا. روابط او با باتیستا عالی بود و این یکی از چیزهایی بود که وی به خاطر آن نکوهش می شد.

به خاطر می آورم که در نخستین روزهای انقلاب با تمامی مقامات دیدار کردم. در آن روزهای اول، بسیاری از مردم درخواست ملاقات می کردند و من به خاطر حفظ ادب تلاش می کردم هر کسی را که خواستار دیدار من بود ملاقات کنم. این زمانی است که با نمایندگان طبقاتی که خود را برای پیشرفت جامعه مسئول می دانستند ملاقات های زیادی داشتم. رئیس اتحادیه کارخانه داران، رئیس اتحادیه

بازرگانان، رؤسای سایر اتحادیه ها و مقامات بلندپایه کلیسایی. تمام این مؤسسات درخواست می کرد دیدار می کرد دیدار می کردم.

روزهای اول را که در هاوانا به سر می بردیم به خاطر دارم. بعد از سه یا چهار هفته، وقتی توانسته بودیم نظم را تا حدودی مستقر کنیم، تلاش کردم کار خودم را سر و صورتی بدهم و فهمیدم با تعداد زیادی مصاحبه روبرو هستم. این وضع ۱۵ یا ۲۰ روز، دو تا سه هفته، ادامه داشت تا اینکه کشف کردم زندگی من بی حاصل ترین چیز دنیا است و اگر به همین منوال بگذرد، با اینکه موقعیت و مقام اجرایی نداشتم، به جز ملاقات با افراد برجسته که خواستار ملاقات با مقامات دولتی بودند، هیچ کار دیگری صورت نخواهم داد. دولت در حال کار بود، من پست خود را به عنوان فرمانده مسئول ارتش چریکی حفظ کرده بودم و بسیار محتاط بودم که مبادا در امور حکومتی دخالت کنم.

## بتو: اوروتيا رئيس جمهور بود؟

کاسترو: بله، رئیس جمهور موقت داشتیم، یك قاضی در سانتیاگو د كوبا، كه گرایش صحیحی داشت و به خاطر اینكه در دوران باتیستا برخی از انقلابیون را تبرئه كرده بود فرد با اعتباری شناخته می شد ـ این ها مزیت های او بودند و ما او را به این مقام رساندیم، بدون اینكه او در جریان انقلاب شركت كرده باشد. بین مسایل دیگر این نیز وجود داشت، كه می خواستیم این امر را كاملاً روشن سازیم كه دنبال مقام و موقعیت عمومی نیستیم. بنابراین به محض پیروزی انقلاب مسئولیت دولت را به دوش او گذاشتیم. مسأله این است كه او در بالای ابرها سیر می كرد و به كلی غیر واقع بین بود. او از همان آغاز پدید آوردن مشكلات را شروع كرد. حتی گرایشات ضدكارگری پیشه كرد و موقعیت های مشكلی پدید آورد. من می بایست با كارگران ملاقات كنم و از آن ها بخواهم قضایا را بفهمند و صبور باشند. هم چنین می بایست با شورای وزیران ملاقات كنم و بگویم: «مسایل سیاسی در حال بروز هستند».

در مورد نخستین قوانینی که انقلاب آنها را تصویب کرد مشکلی وجود نداشت، اما این قاضی آدمی بود که می شد او را یك رئیس جمهور دست راستی خواند. در یك موقعیت، این مسأله به یك درگیری جدی منجر شد. او شروع کرد تا

بیانیههای ضدکمونیستی بدهد و به میل و ساز مبارزه جویانه ایالات متحده و مرتجع ترین بخشهای جامعه برقصد و نیروهای انقلابی را از یکدیگر جدا کند ـ این کمی بعد رخ داد ـ و این موضوع برخوردی را پدید آورد. من گفتم؛ «حالا چه کنیم؟» مردم با ما بودند، تقریباً تمام آنها. انقلاب حمایت ۹۰ درصد مردم و شاید بیشتر را در پشت سر خود داشت. آنها از انقلاب، ارتش چریکی، و رهبری انقلابی حمایت می کردند، اما از اوروتیا حمایت نمی کردند. اگر اوروتیا برای یک ثانیه هم تصور می کرد این حمایت مردمی برای اوست و به شخص او تعلق دارد، این دیوانه وارترین فکری بود که یک نفر می توانست داشته باشد. اما به نظر می رسد او در مرحله ای به مراستی به این مسأله معتقد شد و انجام اعمال ناشی از این اعتقاد را آغاز کرد. این امر برخوردی پدید آورد. من گفتم: «چگونه می توانیم این مشکل را حل کنیم؟ این مسأله را نمی توان به زور حل کرد. این غیرممکن است. اگر بین نیروهای انقلابی و رئیس جمهور اختلافی بروز کند و ما بخواهیم او را برکنار کنیم چه وضعیتی پیش می آید؟ به نظر خواهد رسید که در کشور خود کودتا کرده ایم». در این مورد من خیلی فکر کردم.

قبلاً من به عنوان نخست وزیر منصوب شده بودم و این مربوط به قبل از تصویب قوانین انقلابی است. خود وزیران از من خواسته بودند این مقام را بپذیرم. کسی که نخست وزیر بود به نمایندگی از سوی بقیه از من تقاضا کرد، و این درخواست را با اوروتیا و شورای وزیران مطرح کرد. من فقط یك شرط گذاشتم. گفتم: «من پست نخست وزیری را می پذیرم، اما باید مرا مطمئن کنید مسئولیت تعیین سیاستی را که باید دنبال شود و قوانین انقلابی را که باید تصویب شود به عهده من می گذارید». این شرط من بود و پذیرفته شد. به عنوان نخست وزیر، من مسئولیت تصویب نامه های انقلابی صادر شده را به عهده داشتم.

بعد از آن، تعدادی از قوانین انقلابی تصویب شد. اما بعداً، تضادی بنیانی بین نخست و زیر و رئیس جمهور کشور پدید آمد. من به این موضوع خیلی فکر کردم. به خودم اجازه ندادم زیر نفوذ هیچ گونه عصبیتی باشم و بنابراین تصمیم به استعفا گرفتم ـ استعفایی جدی ـ و این کاری بود که کردم. گفتم: «ترجیح می دهم استعفا دهم تا اینکه به کاری شبیه به کودتا دست بزنم». بنابراین استعفا دادم، و این امر در

روزنامه ها منعکس شد. در تلویزیون ظاهر شدم و دلائل استعفایم را برای مردم تشریح کردم. اوروتیا در کاخ ریاست جمهوری بود و من در ایستگاه تلویزیون.

بتو: این امر چه زمانی بود؟ چند وقت بعد از پیروزی؟

کاسترو: می بایست حداقل ۵ ماه بعد از پیروزی باشد و شاید هم بیشتر. باید دنبال تاریخ آن بگردم.

بتو: هنوز در سال ۱۹۵۹ بود؟

كاسترو: بله، هنوز سال ۱۹۵۹ بود. چند ماه بعد.

او در کاخ بود و من در تلویزیون. من تشریح کردم که چرا استعفا کرده ام و او روزنامه نگاران را فرا خواند تا بیانیه ای بدهد. از این موضوع وقتی در حال صحبت بودم مطلع شدم و گفتم: «نه، کارکنان تلویزیون را به آن جا بفرستید. اجازه بدهید موضوع را در تلویزیون، در مقابل مردم و علنی مورد بحث قرار دهیم». او نمی خواست مسایل را در تلویزیون و در مقابل مردم مطرح کند، و چند ساعت بعد، صرفاً به خاطر افکار عمومی وادار به استعفا شد. یکی از رفقای معتبر ما که در انقلاب شرکت کرده بود به وسیله شورای وزیران به ریاست جمهوری انتخاب گردید. سپس مدتی گذشت که من در طول آن هیچ گونه نقشی در دولت نداشتم، زیرا نمی خواستم باز هم پست نخست وزیری را قبول کنم. نمی خواستم به نظر برسد افرادی مجبور به استفاده از زور نپندارند، استعفا می کنم». البته، انقلاب را ترك افرادی مجبور به استفاده از زور نپندارند، استعفا می کنم». البته، انقلاب را ترك نکردم و این موضوع را روشن کردم: من انقلاب را ترك نخواهم کرد. اما حداقل به این دلیل استعفا کردم که در آن شرایط، نمی توانستم وظایفم را به انجام برسانم. مصمم بودم آن تضاد را از طریق زور حل نکنم.

مردم قضیه را حل کردند. مردم توانایی حل بسیاری از مشکلات را دارند. بعد از آن کمی در مقابل برگشت به آن پست مقاومت کردم تا اینکه به خاطر فشاری که رفقا و تمام مردم وارد می کردند مقاومت کردن را بیهوده یافتم. بنابراین پست نخست وزیری را مجدداً پذیرفتم و از آن به بعد، مسئولیت اصلی را در دولت به عهده دارم.

بتو: می خواستید به برخوردهایتان با کاردینال اشاره کنید.

کاسترو: خب، داشتم به شما می گفتم که در نخستین روزها ـ می بایست در ماه فوریه بوده باشد ـ فهمیدم زندگی ام در حال تبدیل شدن به بی حاصل ترین چیز روی زمین است و خودم را فقط وقف مسایل، صورتجلسه ها و ملاقات با اشخاص مهم کرده ام. بیش از یك بار دو آدم گوشت آلود و چاق درخواست کردند با من گفتگو کنند. پرسیدم: «آنها کی هستند؟» و فهمیدم که «آنها برادرزاده های کاردینال هستند». برادرزاده های کاردینال می خواستند با من ملاقات کنند. بنابراین گفتم: «خب، من باید وقت خودم را صرف دیدار با برادرزاده های کاردینال کنم». آن ها به مسایل علاقمند بودند زیرا مشکلات تجاری داشتند، علاوه بر آن، مطرح شدن در روزنامه ها یك اثر اجتماعی داشت. روز بعد، روزنامه ها گزارش می دادند؛ «فلانی و فلانی با کاسترو ملاقات کردند». من هرگز این را دوست نداشتم، اما خوشبختانه خیلی زود ترتیبی دادم تا این کار متوقف شود. گفتم: «بعد از این، با کسانی ملاقات می کنم که ديدن آنها برايم جالب است، و به جاهايي خواهم رفت كه مي خواهم آن جا را ببينم و خودم را اسیر ملاقات با اشخاصی که دیدار آن ها ثمری ندارد و فقط می خواهند مرا ببینند نخواهم کرد». بنابراین روش خودم را عوض کردم. اما هنوز آن دو آدم گوشت آلود را که دائماً تقاضای ملاقات می کردند به خاطر دارم و به نظر می رسید که انگار من مى بايست وقت خودم را صرفاً وقف ملاقات با آن ها بكنم. همچنين کاردینال با دولت انقلابی در شرایط رسمی خوبی به سر می برد.

این اوضاع هیچ گونه مشکلی پدید نیاورد، مشکلات از تصویب قوانین انقلابی پدید آمد: قانون اصلاحات شهری، و قانون اصلاحات ارضی.

پتو: مسأله مدارس، قانون تحویل مدارس (دولتی کردن مدارس ـ م) کی تصویب شد؟

کاسترو: این کار در ابتدا انجام نشد. اقدامات اولیه ما شامل ملی کردن مدارس خصوصی نبود و این کار حتی بخشی از یك برنامه فوری نبود. آنچه در نظر داشتیم به راه انداختن مبارزه با بیسوادی و فرستادن معلمان به سراسر کشور بود. در کنار این اقدامات انقلابی، ساخت جاده ها، بیمارستان ها، درمانگاه ها و سایر مراکز بهداشتی را در کوه ها، و مدارس را در آن جا و بقیه نقاط کشور شروع کردیم. ده هزار شغل جدید آموزشی ایجاد شد. این اقدام دیگری بود که در ماه های اولیه انقلاب به

اجرا گذاشته شد. ده هزار شغل ایجاد شد و معلمین به سراسر کشور فرستاده شدند. بدون شك قوانین انقلابی برخوردهایی پدید آورد زیرا بورژوازی و اقشار زمین دار، اقشار ثروتمند، گرایش خود را در مقابل انقلاب تغییر دادند و تصمیم گرفتند با آن مقابله کنند. همراه با آنان، مؤسساتی که در خدمت منافع این اقشار بودند، مبارزه علیه انقلاب را شروع کردند. این گونه بود که درگیری های ابتدایی با کلیسا آغاز شد، زیرا آن بخش ها می خواستند از کلیسا به عنوان وسیله ای در مقابل انقلاب استفاده کنند.

چگونه بود که آن ها توانستند این کار را انجام دهند؟ به خاطر عاملی که خاص کوبا بود و نه برزیل، کلمبیا، مکزیك، پرو و یا بسیاری کشورهای دیگر آمریکای لاتین: کلیسا در کوبا مردمی نبود، کلیسای مردم، کارگران، کشاورزان، و بخشهای کم درآمد جمعیت نبود. این جا در کشور ما، چیزی که قبلاً معمول بود و بعداً به یك رفتار عمومی در اکثر کشورهای آمریکای لاتین تبدیل شد، هرگز اجرا نمی شد. یعنی کشیشان همراه با روستائیان و کارگران در مزارع کار نمی کردند. در کشور ما، جائی که ۷۰ درصد مردم آن در روستا زندگی می کردند هیچ گونه کلیسای روستایی وجود نداشت، و بود نداشت، و با درصد مردم در آن زندگی می کردند. عین همین جریان در بوستا جایی بود که ۷۰ درصد مردم در آن زندگی می کردند. عین همین جریان در جایی که من متولد شدم نیز وجود داشت. دیر و زدر این مورد به شما گفتم که در آن جا آموزش مذهبی وجود نداشت و کار انجیلی و یا مربوط به حواریون - نمی دانم آن را چه می نامید - صورت نمی گرفت.

بتو: بشارت انجیلی.

كاسترو: بشارت انجيلي.

همان طور که می گفتم، جامعه ما اسماً یك جامعه کاتولیك بود و غسل تعمید بچه ها و تمام چیزهایی را که دیروز به شما گفتم از روی سنت انجام می داد اما آموزش واقعی مذهبی و یا اعمال مذهبی وجود نداشت.

مذهب در کوبا عمدتاً از طریق مدارس خصوصی انتشار می یافت و ترویج می شد \_ این ها مدارس با نظامات مذهبی اداره می شد \_ این ها مدارسی بودند که دیروز از آن ها باد کردم و فرزندان افراد ثروتمند کشور و وابستگان آریستوکر اسی، یا

كساني كه خودشان را آريستوكرات مي بنداشتند، فر زندان قشر بالايي طبقه متوسط، و كلًا بخش متوسط به آن ها مي رفتند. همان طور كه دير وز گفتم، يك يزشك، احتمالًا می توانست فرزند خود را به عنوان دانش آموز روزانه به این مدرسه ها بفرستد و ماهانه مبلغی معادل ده دلار شهریه بپردازد. این مدارس اصلی ترین وسیله انتشار مذهب در کشور ما بودند و در نتیجه این کودکان تنها کسانی بودند که تعالیم مذهبی دریافت می کردند و هر چند نه چندان با اسلوب و جدی، اما مراسم مذهبی را انجام می دادند. شاید یکی از مشخصه های آن طبقات اهمال کاری و فقدان دیسیپلین آن ها در مورد اعمال مذهبی بود. به عنوان مثال، برخی از آن ها حتی به مراسم عشاءربانی نمی رفتند ـ کاتولیك های معتقد از مراسم مذهبی روزیك شنبه غفلت نمی كنند ـ و بسیاری دیگر روز یك شنبه به عنوان یك عمل اجتماعی و یا به خاطر اینكه این كار یك نوع رفتار ممتاز بود به مراسم مذهبی می رفتند و بعد، بعد از این كار، می رفتند سر وقت لذت بردن از زندگانی خوش و ثر وتشان. آن ها به رعایت صادقانه اصول مذهبی خود معروف نبودند. این ها بخش هایی بودند که هسته کلیسای کاتولیك را در کشور ما تشکیل می دادند. آن ها کسانی بودند که ارتباط نزدیکی با کلیساهای محلی ـ که معمولاً در مناطق ثروتمند قرار گرفته بود ـ داشتند. البته برخی از کلیساها زمانی در محلات معمولی شهرها وجود داشت و هر جایی که جریان توسعه بخشهای جدید شهری برای اقشار بالای بورژوازی ـ برای ثروتمندان ـ وجود داشت، مطمئناً کلیساهایی عالی ساخته می شد. خدمات مذهبی برای آن ها تضمین شده بود. در آلونك ها و محلات فقیرنشین، ارائه هیچ گونه خدمات مذهبی تضمین نشده بود. به عنوان یك قاعده، طبقات ثروتمند با اسقفها و سلسله مراتب كليسا روابط خانوادگی داشتند.

در کنار این مسایل، بخش اعظم روحانیت نیز اصل و نسب خارجی داشت. همان طور که دیروز در مورد یسوعی ها به شما گفتم، بسیاری از آن ها اسپانیایی هایی بودند که اندیشه هایی ارتجاعی، دست راستی، و گرایش به ناسیونالیسم اسپانیایی و حتی طرف دار فرانکو داشتند. نخستین درگیری ما با کلیسا زمانی رخ داد که آن ها تلاش کردند از کلیسا به عنوان وسیله ای بر علیه انقلاب استفاده کنند. البته کلیسای کاتولیك تنها کلیسایی نبود که مدارس خصوصی داشت. برخی از کلیساهای

پروتستان نیز از این مدارس داشتند ـ نه زیاد، فقط چندتایی ـ و برای خودشان شهرتی به هم زده بودند. به عنوان مثال، مدرسه ای در «ال کریستو» در ایالت اورینته وجود داشت که خواهر من در آن جا تحصیل می کرد و یك مدرسه پروتستان بسیار معتبر بود. مدرسه گرانی نبود و در واقع بسیار اقتصادی بود. نمی دانم که آیا کمکی هم از کلیسا دریافت می کرد یا نه.

در «کاردناس» مدرسه ای بود که پروگرسیوا نامیده می شد و آن نیز یك مدرسه پروتستان بود. اعتبار زیادی داشت و بسیاری از فارغ التحصیلان آن اکنون از همراهان انقلاب هستند. به عنوان مثال، رفیق پبین نارانجو در این مدرسه درس خوانده است. مشهور ترین مدیر این مدرسه هنوز زنده است و همیشه از انقلاب حمایت کرده است. نام او امیلیو رودریگز بوستو است. مشکلی وجود نداشت، این مدرسه به بخش کم در آمد جامعه متعلق بود.

هم چنین برخی مدارس پروتستان در هاوانا وجود داشتند که نام برخی از آن ها انگلیسی بود. یکی از آن ها، اگر درست به خاطر بیاورم، کالج کندلر نامیده می شد که مدرسه ای کاملاً خوش آب و رنگ بود و نام انگلیسی هم داشت. این مدرسه را به خوبی به خاطر دارم زیرا وقتی به مدرسه بلن می رفتم در رشته بسکتبال و بیس بال با تیم آن مسابقه می دادیم. مدارس خصوصی غیرمذهبی نیز وجود داشت. تقریباً تمام مدارس و از جمله مدرسه ای که من بدان می رفتم کاتولیك بودند. این مدرسه در مجموع هزار دانش آموز داشت. بزرگترین مدرسه کشور بود. در حال حاضر چندین مدرسه داریم که هر کدام ۴۵۰۰ دانش آموز شبانه روزی دارند. آن مدرسه هزار نفر محصل داشت که حدود ۱۵۰ تا ۲۰۰ نفر آنان شبانه روزی بودند. نام آن دبیرستان بلن بود، بزرگترین و یکی از معتبرترین مدارس در کشور.

این مدارس منابعی بودند که کلیسای کاتولیك را تغذیه می کردند. من اعتقادات دیگر را که می توان آن ها را اعتقادات مردمی نامید در نظر نمی گیرم. تمامی اشتیاقی که نسبت به بانوی نیکو کار ما وجود داشت مردمی بود و اشتیاقی که نسبت به لازاروس مقدس مردم برای او شمع روشن می کردند نیز وجود داشت مردمی بود، همان طور که سنت توده ای غسل تعمید چنین بود.

بتو: شما انکار نمی کنید که در فرهنگ مردم کوبا اعتقادات مذهبی گسترده ای

وجود دارد؟ به عنوان مثال این امر را می توان در کارهای مارتی مشاهده کرد، هر چند که افرادی اغلب سعی می کنند این احساس را به دست بدهند که مردم این جا همیشه غیرمذهبی بوده اند و هرگز اعتقاد مذهبی نداشته اند. با توجه به اطلاعات کمی که در مورد این کشور دارم، این احساس را پیدا کرده ام که سانتریا نفوذ داشته است، مذاهب آفریقایی نیز نفوذ داشته اند و کلاً در فرهنگ کشور اعتقاد مذهبی نفوذی گسترده داشته است. آیا این را قبول دارید؟

کاسترو: این آن چیزی است که من تلاش می کردم آن را تشریح کنم، آئین بانوی نیکوکار ما، لازاروس مقدس و مقدسین متعدد دیگر. گفتم که روحانیت گسترده بود و همه گونه اعتقادی وجود داشت. ما میراثی آفریقایی نیز داشتیم؛ یك میراث مذهبی آنیمیستی که بعداً با مذهب کاتولیك و سایر مذاهب آمیزش پیدا کرد. شما در مورد یك مذهب گسترش یافته صحبت می کنید. خب، من معتقدم در تاریخ بشریت همه مردم تا حدودی اعتقادات مذهبی گسترده را داشته اند.

وقتی کلمب با کلیسای خود ـ کلیسای کاتولیك ـ به این جا وارد شد، شمشیر و صلیب را نشان داد. همراه با شمشیر، حق کشورگشایی را مشروعیت بخشید و با صلیب این حق را ستایش و تقدیس کرد. همه بومیانی که در این جا زندگی می کردند اعتقادات مذهبی خودشان را داشتند.

وقتی ژنرال کورتس وارد مکزیك شد، دریافت که آن فرهنگ و مذهب در مکزیك حتی بیشتر از اسپانیا گسترش یافته است. حتی می توانم بگویم آزتكها از اسپانیایی ها بسیار مذهبی تر بودند. آن ها آنقدر مذهبی بودند و روحانیون آن ها تا آن حد خود را وقف مذهبشان می کردند و انسان قر بانی می نمودند که ما هنوز تحت تأثیر آن قرار می گیریم. دولت ها هم حکومت هایی مذهبی بودند. کتابها و آثاری نوشته شده است که در آن ها آن روش ها به شکل گسترده ای تحلیل شده اند. به این ترتیب، مسیحیون با اخلاقیات خود وارد شدند و گفتند که بومیان سنگ دل هستند. اگریك آزتك به اسپانیا می رفت، ممکن بود فکر کند اسپانیایی ها بیر حمند. زیرا کشیشان را وامی دارند در گرمای تابستان خرقه بپوشند، و یا شاید فکر می کرد سایر مسایل

۱. اعتقاد به وجود ارواح مجرد ـ م.

آن جا خیلی بی رحمانه است. او قضاوت می کرد و اسپانیایی ها می توانستند به نظر فرد آزتك وحشی بیایند زیرا به خدایان قربانی تقدیم نمی کردند، اما به جای آن افراد مرتد را زنده به آتش می انداختند.

شما باید تحلیل کنید که در هر یك از این دو چقدر وحشی گری و سنگدلی وجود دارد. آزتك ها زندگی انسان ها را به عنوان انجام یك عمل سنگدلانه بر علیه شخص دیگر قربانی نمی كردند، بلكه این امر را امتیازی عظیم برای قربانی می دانستند. این امر چیزی شبیه به برخی مذاهب آسیایی است كه در آن ها برای یك زن بیوه، این امر كه همراه با جنازه شوهر مرده اش سوزانده شود یك امتیاز شمرده می شود. آن ها این قربانی شدن در پای خدایان سنگی را یك خشنودی بزرگ، لذتی عظیم، و موهبتی والا برای خود تلقی می كردند. مشكل است بتوان مردمی را یافت كه به اندازه آزتك ها و مایاها مذهبی باشند. آن ها در سراسر مكزیك اهرام و ساختمان های مزرگی كه ساختند تحقیق كنید، درمی بابید آن ها هر چیزی را به منظوری مذهبی می ساختند. به همین دلیل است كه می گویم آزتك ها از اسهانیایی ها مذهبی تر بودند.

در پرو نیز اینکاها از فاتحان، از پیزارو و تمام اسپانیاییهای دیگرمذهبی تر بودند. پیزارو بیش از کتاب مقدس به طلا فکر می کرد و تمام فاتحان اساساً به دنبال طلا بودند. آنها دیگران را به خاطر پرستش بتهای سنگی نکوهش می کردند، در حالی که خودشان طلا را می پرستیدند. از اینکاها به خاطر قربانی کردن انسان در پای بی بتهای سنگی انتقاد می کردند، در حالی که خودشان هزاران انسان را در پای خدای ثروت و طلا قربانی کردند و به خاطر آن میلیون ها فرد بومی را وادار ساختند در معادن کار کنند و اسپانیاییها را نیز کشتند. خود آتاهوالها (آخرین پادشاه قوم اینکاها م) را نیز به زندان انداختند و او را بازی دادند و بعد از اینکه خون بهایش (اطاقی پر از اشیاء ساخته شده از طلا) را گرفتند، او را کشتند.

پس نمی توانید حتی این را عنوان کنید که آن هایی که برای فتح این سوی جهان آمدند اشخاص مذهبی تری بودند. فکر نکنم آن فاتحان اصلاً آدم هایی مذهبی بوده باشند.

وقتی تاریخ هند، چین و یا آفریقا ـ تاریخ همه مردم ـ را تحلیل کنید، نخستین

چیزی که متوجه آن می شوید، مذهبی بودن است. علاوه بر آن، متوجه می شوید این مذهبی بودن آمیخته با خلوص و بی آلایشی است و حتی اگر ما آن را درك نكنیم، یا به نظرمان مسخره و وحشیانه برسد و یا حتی اگر چنانچه در بسیاری مواقع گفته می شود، «آن ها وحشی باشند و به ماه یا یك حیوان، و یا اشیاء اعتقاد داشته باشند» باز بی آلایش هستند. در طول تاریخ بشری، اولین چیزی که قابل دیدن است گستردگی مذهب است. این اصلی نیست که فقط بر مردمان بخصوصی منحصر باشد. بلکه تمام مردم به طریقی مذهبی بوده اند، و بدون شك در کوبا هم چنین بوده است. آنچه ما نداشتیم یك سنت مذهبی سازمان یافته، سیستماتیك و اصولی و به عبارت دیگر، فقدان اعمال مذهبی و یا شرکت فعالانه در امور کلیسایی بوده است. ما ترکیبی از مذاهب و یك معنویت داشتیم که به طور کلی زیرنفوذ اندیشه های مذهبی و اعتقادات بود.

فکر کنم تعداد کمی از جوامع از داشتن چنین موقعیتی گریخته باشند. به عنوان مثال در مکزیك مذهبی بودن بیشتر از این جا بوده است و این مطلب در مورد سایر کشورهای آمریکای لاتین نیز مصداق دارد. در خود اسپانیا، گستردگی مذهبی با مفهوم بزرگتری وجود داشته است \_ که شما در مورد آن حرف زدید \_ اما این گستردگی مذهبی به هزاران روش مختلف غیر از اعمال مذهبی سیستماتیك بیان می شد.

بتو: صحيح.

اکنون ترجیح می دهم برگردیم سراغ آن درگیری های اولیه با کلیسا. به عنوان مشأله آموزش در مدارس، فکر کنم این امر می بایست در روابط بین کلیسا و انقلاب یکی از مشکل ترین مسائل بوده باشد.

کاستر و: وقتی درگیری ها اوج گرفت ـ این درگیری ها در واقع تقابل های طبقاتی بودند زیرا همان طور که تشریح کردم، طبقه ثروتمند کلیسا را منحصر به خود کرده بود و تلاش می کرد از آن استفاده کرده و اسقف ها، کشیش ها و کاتولیك های معمولی را به سوی اتخاذ مواضع ضدانقلابی هدایت کند ـ سبب ایجاد واکنش مخالف در دیگر بخش های کاتولیك، اقشار طبقه متوسط کاتولیك، و اقشار کم درآمدی شد که این گرایش ضدانقلابی را نپذیرفتند. یك گروه از فعالین کاتولیك،

که عمدتا از زنان تشکیل یافته بود \_ و این زنان همیشه در مورد مسایل انقلاب حساسیت داشتند \_ سازمانی بنیان گذاشتند که «با صلیب و با وطن» نامیده می شد و جداً از انقلاب پشتیبانی می کرد. بسیاری از آنان اعضایی بنیان گذار فدراسیون زنان کوبا بودند.

اما کلیساهای پروتستان موضع متفاوتی اتخاذ کردند. می توانستم ببینم مهمیشه شاهد این بوده ام می کلیساهای پروتستان معمولاً بین بخشهای کم درآمد جامعه نفوذ یافته بودند و هم چنین اغلب اعمال مذهبی را فعالانه تر انجام می دادند. منظورم این است که در کلیساهای پروتستان، ایده های آن ها، روش هایشان و شیوه عبادت کردنشان انضباط بیشتری حاکم بود.

بتو: بیشتر با یکدیگر متحدند.

کاسترو: بله، آن ها در انجام عبادت های مذهبی خود ثابت قدم تر بودند. تعداد این گونه افراد چندان زیاد نبود. اما به طور کلی، کسانی که به چنین مدارس و یا کلیساهایی تعلق داشتند ـ تعداد زیادی از آن ها وجود دارد ـ در احساسات مذهبی و اندیشه های خود از کاتولیك ها ثابت قدم تر و با انضباط تر بودند. با آن بخش های پیرو مذهب پروتستان هیچ مسأله ای پدید نیامد و برعکس رابطه ما با آن ها عموماً همیشه خوب و راحت بود.

با اعتقادات آنیمیستی و یا انواع دیگر اعتقاد نیز مسأله ای به وجود نیامد. با اعتقادات کاتولیکی نیز مشکلی وجود نداشت و مسایلی که پیش آمد با مؤسسات کاتولیکی رخ داد که مسأله دیگری است. بین کلیساهای پروتستان، گروه هایی وجود دارند که ـ طبق ماهیت ویژه شان ـ انقلاب با آن ها مشکلاتی پیدا کرد، همان گونه که با گروه شاهدان یهوه درگیر شدیم. اما در جایی خوانده ام که شاهدان یهوه اغلب سبب بروز مشکلاتی در همه جا می شوند.

بتو: در همه جا، حتى با نظاميان برزيلي.

کاسترو: آنها با سمبولها، مدارس، تسهیلات بهداشت عمومی، و دفاع ـ با بسیاری از چیزها ـ وارد مخالفت شدند و از این جنبه ها ما بسیار حساس بودیم. به خاطر تهدیدهای ایالات متحده به در پیش گرفتن یك سیاست دفاعی قدرتمند نیازمند بودیم اما خودمان را با اندیشه هایی كه با خدمت نظام وظیفه مخالفت

می کردند روبرو می دیدیم. هیچ گونه مشکلی با اعتقادات مذهبی نداشتیم بلکه همیشه مشکلات ما ناشی از نظریاتی بود که نمی شد گفت آیا ماهیت سیاسی دارند و یا مذهبی. در شرایط خاص کوبا ضدیت بین انقلاب و این نظریات رشد کرد و ما در چند مورد با کلیسای پروتستان دچار مشکلات شدیم.

درگیری هایی نیز با کلیسای کاتولیك رخ داد. بدون شك روبارویی هایی وجود داشت که از نوع خشونت بار نبودند زیرا هیچ گونه درگیری خشنی رخ نداد و رویارویی موردنظر بیشتر یك رویارویی سیاسی بود. در آغاز، موضوع ملی کردن مدارس خصوصی تحلیل نشده بود و مدنظر نبود. از طریق یك تحلیل انقلابی، ما قصد داشتیم مدارس دولتی را به حدی ارتقاء دهیم تا به حد مدارس خصوصی و حتی بهتر از آن ها برسند و این یك کار منطقی بود. فکر کنم در این کار موفق شدیم زیرا در حال حاضر هزاران مدرسه داریم. کو با در حال حاضر نزدیك به یك میلیون دانش آموز در کلاس های آمادگی، برنامه های مدارس تمام وقت که ناهار محصلین را نیز می دهند و در مدارس بورسیه خود دارد.

همان طور که به شما می گفتم، یکی از مدارس حرفه ای بزرگ که جهار هزار و پانصد دانش آموز دارد، به تعدادی بیش از دانش آموزان شبانه روزی تمام کشور در آن دوران، از این گونه دانش آموزان دارد. بین مدارسی که بالاترین تعداد ثبت نام را داشتند، دبیرستان بلن بود که ۲۰۰ دانش آموز شبانه روزی داشت و این تعداد در دبیرستان دولورس در سانتیاگو د کوبا به ۳۰ نفر محدود می شد. فکر نکنم که در آن زمان حتی ۲۰۰۰ نفر دانش آموز شبانه روزی \_ که ما آن را دانش آموز بورسیه می نامیم \_ وجود داشت و ما در حال حاضر ۴۰۰ هزار نفر از این گونه دانش آموزان داریم که نه تنها از تحصیل رایگان اتاق و غذا برخوردارند، بلکه لباس، کتاب، و تسهیلات پزشکی و حمل و نقل آنان نیز تأمین می شود. آن ها از همه امکانات بهره مند هستند. ما اکنون باید به میزانی ۴۰۰ برابر تعدادی که جامعه بورژواها و زمین داران دانش آموز شبانه روزی داشت از این گونه دانش آموزان داشته باشیم. به این ترتیب، پسر یا دختر کشاورز و یا خانواده ای که در کوه ها زندگی می کنند، \_ مثلاً جایی مانند سییرامائسترا \_ و یا کارگری که به هر دلیلی در روستا به سر می برد جایی مانند آموزشی بسیار بهتر از آنچه در گذشته نصیب فرزندان اقلیت ممتاز می شد

داشته باشند.

کوبا اکنون حدود هزار مدرسه آمادگی دارد در حالی که قبل از انقلاب چنین مدارسی وجود نداشت. اکنون مدارس بخصوصی داریم که از ۴۲ هزار نفر کودك ناشنوا، لال و یا نابینا ثبت نام کرده اند. در حال حاضر تعداد زیادی مراکز قبل از دبستان داریم و دهها هزار دانشجوی بورسیه در دانشگاه ها به سر می برند. این به معنی آن است که ۲۶ سال پس از انقلاب، ما قادر شده ایم اصل دستیابی فرزندان خانواده های کم درآمد را به مدارسی بهتر از مدارس فرزندان خانواده های ممتاز گذشته، به مرحله اجرا بگذاریم. و تمام این ها توسط جامعه و از طریق دولت سوسیالیستی فراهم شده است.

اگر به خاطر آن درگیری ها نبود، ما هیچ گونه نیازی به ملی کردن آن مدارس نداشتیم، می شد که بسیاری از مردم به جای دادن پول به مدارس خصوصی، ترجیح دهند فرزند خود را به مدرسه دولتی بفرستند ـ با این همه، بسیاری از متخصصان آمریکای لاتین در دانشگاه های دولتی تحصیل کرده اند ـ یا شاید بین آن مدارس و مدارس دولتی ما رقابت سالمی پدید می آمد. ما برای ملی کردن مدارس خصوصی مدارس دولتی را تصمیمی نداشتیم. درگیری هایی که در آن زمان، و قبل از اینکه ما مدارس دولتی را بنا کنیم، رخ داد نیاز به ملی کردن مدارس خصوصی را پدید آورد زیرا دختران و پسران خانواده های ثر و تمندی که مخالف انقلاب بودند به این مدارس می رفتند و این مدارس را ـ که اکثراً مدارس کاتولیك بودند ـ به مراکزی برای فعالیت ضدانقلابی تبدیل کردند. مجموعه این مسایل نیاز به ملی کردن مدارس را پدید آورد اما در این میان تبعیضی وجود نداشت. مسأله ملی کردن مدارس کاتولیك ها نبود، بلکه مدارس پر و تستان ها و مدارس آزاد هم ملی شدند. این مدارس صرفاً مدارس کاتولیك یا پر و تستان نبودند، بلکه همه مدارس ملی شد.

می بایست همه این مسایل را مرور و تجزیه تحلیل کنیم. به خاطر داشته باشید که دارم همین طوری بدون مقدمه صحبت می کنم. دارم آنچه را سبب رخ دادن این جریان شد به خاطر می آورم و به شما می گویم. اگر شما از من می پرسیدید در صورتی که این قضایا پیش نمی آمد آیا هنوز، یعنی ۲۶ سال بعد از انقلاب آن مدارس وجود داشتند یا نه، به شما می گفتم که شاید هنوز وجود می داشتند. به عبارت

دیگر من این را نمی گویم و پیشنهاد نمی کنم آن دسته از مدارس خصوصی که محصلین آنها فرزندان خانواده هایی است که با انقلاب مخالفتی ندارند لاجرم بایستی ملی شوند. اما اگر مدارس به بستر داغی برای فعالیتهای ضدانقلابی تبدیل شوند \_ مخصوصاً وقتی این فعالیتها خشونت بار و به مسائلی چون خرابکاری، بمب گذاری و سایر فعالیت ها و تحرکات مختلف سیا و بعلاوه حملات ایالات متحده و محاصره اقتصادی مربوط باشند که کشور را در موقعیت دفاعی قرار می دهد\_چاره دیگری به جز ملی کردن مدارس نمی ماند. چنانچه آدم با جامعه اش روابط صمیمانه ای داشته باشد، قادر است این تصمیم را بگیرد که از جنبه اقتصادی، اگر ۳۰۰ میلیون پزو بودجه آموزشی دارد، ۲۰۰ میلیون آن را به تأمین آموزش برای بخشهائی اختصاص دهد که امکان پرداخت شهریه مدارس خصوصی را ندارند، و ۱۰۰ میلیون بقیه را پس انداز کرده و صرف سایر هزینههای اجتماعی چون هزینه های اجتماعی، بهداشتی، تولید مسکن و یا توسعه اقتصادی بكند. این امر به خاطر این ممكن می شود كه لزومی ندارد این مبلغ را صرف خانواده هائی بکند که می توانند، شهریه مدارس خصوصی را بپردازند. حتی در حال حاضر هم در کوبا خانواده هائی وجود دارند که از پس پرداخت شهریه مدارس خصوصی برمی آیند. این امر به خاطر آن نیست که آنان کارخانه دار و یا مالك زمین هستند، بلکه به دلیل این است که یزشك، مهندس، و یا کارگرند و درآمد ماهیانه بیش از ۱۰۰۰ یزو دارند. خانواده هائی در اینجا هست که درآمدهای بالاتر از ۱۰۰۰ یزو دارند زیرا چند نفر از اعضای خانواده کار می کنند و اگر فقط یك بچه داشته باشند، تواناتی پرداخت ۵۰ یا ۱۰۰ پزو برای شهریه را دارند.

یك دولت سوسیالیستی می تواند در حالی كه مدارس رایگان برای بقیه كودكان به اندازه كافی فراهم است و كیفیت این مدارس از مدارس خصوصی كمتر نیست، حتی اگر مصلحت دانست مدارسی داشته باشد كه شهریه می گیرند. اگر در كشوری كه در آغاز جریان یك تجول انقلابی است مدارس خصوصی مذهبی وجود داشته باشند، این امر می تواند به عنوان شركت آنها در امر آموزش و پر ورش و كمكی در راه تحمل هزینه های آموزشی درنظر گرفته شود. كشورهای جهان سوم، كشورهای در حال توسعه ای كه پول زیادی برای خرج كردن ندارند اما احتیاجات آنها فراوان

است، می بایست برای اختصاص این ۱۰۰ میلیون دلار برای سایر اهداف تصمیم بگیرند.

بنابراین، به دور از خشك اندیشی و عدم انعطاف در مورد نیاز به ملی كردن مدارس خصوصی، من حتی می توانم وجود این مدارس را به عنوان تشریك مساعی بخش های معینی در اقتصاد كشور و به عنوان یك كمك درنظر بگیرم، بنابراین، پولی را كه می بایست برای این گونه مدارس خرج شود می توان به برآوردن نیازهای مهم دیگر اختصاص داد. من این موضوع را به عنوان یك حكم خشك و انعطاف ناپذیر انقلابی در نظر نمی گیرم. دارم در مورد تجر به خودمان كه یك امر متفاوت بود صحبت می كنم. ما چیزی را بنیان نهاده ایم كه می توان آن را ایده آل خواند: دادن شانس مساوی به همه كودكان كشور برای برخورداری از آموزش با كیفیت بالا.

بتو: فرمانده، وقتی من بچه بودم، اغلب می سنیدم که برخی از کشیشها می گفتند ما باید علیه کمونیسم و سوسیالیسم بجنگیم زیرا ورود سوسیالیسم به این معنی خواهد بود که کلیساها بسته شوند، کشیشها به قتل برسند، به راهبهها تجاوز شود، و اسقفها به دار آویخته شوند. اکنون از شما می پرسم: آیا در کوبا کلیساها بسته شد؟ آیا کشیشها اعدام شدند؟ همان طور که در دوران رژبم نظامی برزیل رخ داد آیا اسقفها شکنجه شدند؟ در کوبا چه وضعی بود؟

کاسترو: فکر کنم چنین درگیری هایی جدی بین انقلاب، جنبش های سیاسی و کلیسا در انقلابات تاریخی کلاسیك رخ داده است. برخی اوقات کلیسای کاتولیك درگیر بوده است و در امپراتوری قدیمی تزارها این جریان در رابطه با کلیسای ارتدوگس رخ داد.

بتو: و در مکزیك نیز وقتی انقلاب مکزیك رخ داد.

کاسترو: بله، می خواستم به آن اشاره کنم، اما می خواستم بسیار عقب تر و به گذشته ها برگردم. حتی نهضت اصلاح مذهب به برخوردهای خشونت باری منجر گردید که ظهور جنبش های لوتر و کالوین و ظاهر شدن کلیساهای متعدد را باعث شد. اصلاحات به جنایت و خون ریزی منجر شد. وقتی برای اولین بار در مورد شب سن بارتلمی در پاریس چیزهائی شنیدم هنوز بچه بودم. این بخشی از تاریخ است. هزاران نفر در این درگیری های مذهبی کشته شدند. به عبارت دیگر، جنایت نه تنها

در درگیری های سیاسی و اجتماعی رخ می داد، بلکه بین جنبش های مذهبی نیز وجود داشت. نمی دانم آیا هیچ کس تاکنون این امر را که چه تعداد از مردم به این دلائل قربانی شده اند حساب کرده است یا نه.

بتو: به وسیله انکیزیسیون.

کاسترو: بله، و بعد از انکیزیسیون، توسط این و آن. تا آن جا که من درك می کنم، هر کس به طریقی به خشونت متوسل می شد. برخی اوقات دولت ها این کار را می کردند، و برخی اوقات نیز کلیسا. به عبارت دیگر، خشونت وجود داشت و نه فقط در درگیری های سیاسی. این خشونت در خود نهضت های مذهبی وجود داشت و این چیزی است که من می خواهم در مورد آن تأکید کنم. واضح است که با ظهور مسیحیت، میلیون ها نفر از مردم به نام کلیسای کافر مذهبی رم قربانی شدند. هیچ کس نمی داند چند نفر از مسیحیان در طول دوره ۳۰۰ ساله ای که از ظهور مسیح آغاز و به پذیرفته شدن مسیحیت به عنوان دین رسمی امپراتوری ختم می شود به وسیله امپراتور رم قربانی شدند.

حتی در درگیری های بین کلیسائی نیز خشونت های زیادی وجود داشته است علیه کلیسا خشونت و جود داشت و کلیسا نیز به نوبه خود در حیطه قابل توجهی خشونت اعمال کرد. به همین دلیل است که پدید آمدن خشونت در برخوردهای بین جنبشهائی سیاسی انقلابی و کلیسا چیز غیرمنتظره ای نیست.

اجازه بدهید در مورد انقلابات کلاسیك حرف بزنیم. انقلاب فرانسه که یك رخداد تاریخی عمده است، شاهد برخورد بین انقلاب و کلیسا بوده است که البته این برخورد فقط با بخشی از کلیسا بوده است زیرا هیچ گاه نباید فراموش کرد انقلاب فرانسه از مجمعی پا گرفت که در آن سه گروه اجتماعی نماینده داشتند؛ اشراف، روحانیت و یك گروه سوم (بازرگانان، پیشه وران، صنعت گران و غیره که باید آنها را طبقه متوسط نامید). کشیشها و روحانیت جزء ـ هم چنین برخی اسقفها ـ اقلیت گروه سوم را تشکیل می دادند. بعد، وقتی آن مجمع که توسط پادشاه فرا خوانده شده بود تشکیل شد، حتی برخی از طبقه اشراف حمایت خود را از طبقه متوسط اعلام کردند. اکثریت از روحانیون جزء، کشیشها، و تعدادی از طبقه متوسط اعلام کردند. اکثریت از روحانیون جزء، کشیشها، و تعدادی از اسقفها تشکیل می شد که البته نباید لافایت و بسیاری دیگر را که آنها نیز از

انقلاب حمایت کردند از نظر دور داشت. این نخستین انقلاب کلاسیك در دوران ما بود در ضمن انقلاب خون باری هم بود. اسقف ها و کشیش ها طی مبارزه به وسیله هر دو طرف دعوا قربانی شدند. نباید فراموش کنیم کشیش ها در انقلاب فرانسه نقش تعیین کننده ای بازی کردند.

این نوع برخوردها در دومین انقلاب اجتماعی بزرگ عصر ما یعنی انقلاب بلشویکی نیز به این یا آن طریق تکرار شد. من با آن جنبه چندان آشنائی ندارم اما تصور می کنم همچون هر انقلاب دیگر می بایست بین کلیسا و انقلاب تصادم هائی به وجود آمده باشد و ممکن است برخی از کشیشها نیز اعدام شده باشند. مطمئن نیستم زیرا در این جریانات بزرگ تاریخی آدمی زیاد به جزئیات توجه نمی کند. من در مورد حوادثی این چنینی که در انقلاب فرانسه رخ داد اطلاعات بیشتری دارم کتاب های زیادی در مورد آن نوشته شده ـ اما در انقلاب روسیه هم برخوردهائی وجود داشته است.

انقلاب مکزیك نیز که در نیم کره ما رخ داد یك انقلاب اجتماعی بود ـ نه یك انقلاب سوسیالیستی بلکه انقلابی اجتماعی ـ و بسیاری چیزها در آن انفاق افتاد. بخشی از کلیسا با انقلاب بود و بخش دیگر علیه آن. این امر به درگیری های شدید و خشونت انجامید. برخوردی خونین بود.

وقتی جنگ داخلی اسپانیا را به خاطر می آورم، متوجه می شوم که آن نیز با خون ریزی همراه بود. هر دو طرف دست به جنایت زدند و کشیشها ـ و شاید اسقفها نیز ـ توسط یکی از طرفین اعدام شدند و محتمل است طرف دیگر نیز کشیشهائی را اعدام کرده باشد.

حالا اجازه بدهید به انقلاب خودمان بپردازیم. این یك انقلاب عمقی بود. تاكنون اسقف و یا كشیشی اعدام نشده و هیچ كشیشی با بدرفتاری و شكنجه روبرو نبوده است. باید بگویم مهم ترین مسأله این است كه با هیچ كشیشی یا آدم معمولی بدرفتاری و خشونت نشده است. وقتی در سیبرامائسترا بودیم، قوانینی بر علیه شكنجه گران و قاتلین تصویب كردیم درباره آن قوانین قبلاً به شما گفتم و احترام عمیق به زندگی انسانی، برای فرد انسانی، و نفی قدرت مداری و بی عدالتی و نهی رفتار خشونت آمیز با آدم ها و با زندانیان را بین رزمندگان خود ترویج كردیم.

ما نه فقط از طریق جنگیدن، بلکه به خاطر این امر که می دانستیم چگونه با زندانیان خود رفتار کنیم در جنگ پیروز شدیم. هیچ یك از سر بازان اسیر شده دشمن اعدام نمی شد و هیچ کس شکنجه نشد. حتی به آن ها فشار نمی آوردیم تا اطلاعات مهم را از دهانشان بیرون بکشیم. واضح است که قوانینی برای خودمان داشتیم. وقتی جاسوسی را می گرفتیم. او را محاکمه، محکوم، و حتی اعدام می کردیم، اما هرگز برای گرفتن اطلاعات کسی را شکنجه نکردیم. معمولاً آن افراد آن چنان روحیه خود را می باختند که ما از انجام چنین کاری شرم داشتیم.

افراد ما از تنفر خود نسبت به شکنجه و جنایت الهام می گرفتند؛ چگونه ممکن بود ما نمونه ای از شکنجه و جنایت را در مقابل سربازان خود بگذاریم. این کار می توانست اثری منفی بر جای بگذارد. کسی که درك نکند در یك انقلاب داشتن روحیه یك عامل بنیانی است، شکست خواهد خورد. ارزشها و روحیه سلاحهای درونی انسانند. همان طور که می دانید، بدون اینکه اعتقادات را در نظر بگیریم، ما به رزمندگان انقلابی خود تلقین نمی کردیم که اگر بمیرند در آن دنیا پاداش خواهند گرفت و یا سعادتی ابدی خواهند یافت. آن مردان برای مرگ آماده بودند ـ هر چند که از نظر مذهبی افراد بی اعتقادی بودند ـ، زیرا ارزش هایی وجود داشت که آنها معتقد بودند از دست دادن زندگی شان، حتی وقتی تنها دارایی شان بود، در راه آنها ارزشمند است. اگر براساس ارزشهای ویژه ای نباشد، چگونه آدم می تواند چنین رفتار کند و چگونه آدم می تواند چنین

حتی یك سرباز دستگیر شده توسط نیر وهای ما اعدام نشد. این امر به ما كمك زیادی كرد زیرا در كسب اعتبار، اقتدار و روحیه نیر وهای انقلابی در برابر دشمنی كه زندانیان را شكنجه می كرد، به قتل می رساند و از هیچ جنایتی باك نداشت، مؤثر بود. از پیروزی انقلاب تاكنون یعنی به مدت ۲۶ سال ما این سنت را حفظ كرده ایم زیرا این سیاست جدی و تعیین كننده بوده و ما هیچ گاه وجود جنایت را تحمل نكرده ایم. مهم نیست كه دشمنان انقلاب چه می گویند. آن ها این طرف و آن طرف می روند و چیزهای وحشتناكی می گویند كه ما به آن ها اعتنایی نداریم. آدم هر وقت اخبار آن ها را می خواند خشمگین و عصبانی بودن آن ها را متوجه می شود زیرا از یافتن حتی یك مورد كه بتواند به عنوان شاهدی بر قتل، شكنجه و یا سر به نیست كردن

افراد توسط انقلاب محسوب شود عاجزند. تاکنون هیچ موردی وجود نداشته است و آن ها هرگز چیزی پیدا نخواهند کرد. انقلاب ما انقلابی قانونمند بوده است و به طریقی قانونمند نیز گسترش یافته است.

ما خیلی رادیکال بوده ایم، اما هرگز افراط نکردیم. برای خدشه دار و یا ملکوك كردن آن ارزشها كه پايههاي اساسي انقلاب ما هستند، ما مجوزي نيافته و يا قبول نكرده ايم و پس از اين نيز قبول نخواهيم كرد. از اين نظر به شما اطمينان مي دهم كه نه کشیش، نه اسقف و نه حتی بدترین دشمنان مان \_ کسانی که تلاش کرده اند رهبران انقلاب را ترور کنند (سیا ده ها نوع از این کوشش ها ترتیب داده است) ـ هدف اعمال خشونت بار قرار نگرفته اند. زمانی بود که در کوبا ۳۰۰ سازمان ضدانقلابی وجود داشت. هر وقت پنج، شش نفر ضدانقلابی گردهم می آمدند، سازماني تأسيس مي كردند. آن ها اعتقاد داشتند با پشتيباني، كمك و حمايت ايالات متحده از مبارزه آنان علیه انقلاب، انقلاب نخواهد توانست در مقابل خون ریزی مقاومت كند. انواع فرصت طلبي ها در اين سازمان ها وجود داشت. احتمالاً هر كس که جنایت جدی مرتکب می شد، به اعدام محکوم می گردید، اما تنها براساس قوانین جاری و همراه با محاکمه و ارائه شواهد جنایی انکارناپذیر. گفتم که ۳۰۰ تا از این گونه سازمان ها وجود داشت و از فعالیت های آن ها، ما بیشتر از خودشان مطلع بودیم. این امر به خاطر آن بود که ادارات امنیتی ما به شکنجه متوسل نمی شدند. آنها مؤسساتی کارآمد بودند و همیشه برای فهمیدن اینکه دشمن چکار می کند روشهای دیگری به کار می بردند. آن ها گروه ها را شناسایی می کردند و عناصر خود را بین آن ها نفوذ می دادند. در پایان ایندوره از فعالیت، زمانی رسید که رهبری اکثر این سازمان های ضدانقلابی در دست افراد ما یعنی انقلابیون بود. این نتیجه ای بود از سیستمی در حد کمال و زحمتکش، که برای کسب اطلاعات به خشونت متوسل نمي شد.

فرض کنیم یك ضدانقلایی در ژانویه سال ۱۹۶۱ کارهایی کرده بود. خب، ما پرونده ای در مورد او داشتیم که به ما می گفت او در هر یك از روزهای آن ماه مشغول چه کاری بوده است، کجا رفته و با چه کسی ملاقات کرده است. ما تمام اطلاعات مربوط به او را در دست داشتیم. حال فرض کنیم او در سال ۱۹۶۲ دستگیر می شد

زیرا به عنصر خطرناکی بدل می گردید. احتمالاً او نمی توانست دقیقاً به خاطر بیاورد در یك روز به خصوص ماه ژانویه چه کرده است و چه کسانی را دیده است. اما تمام این اطلاعات در پرونده او موجود بود. به عنوان قاعده ای کلی، آن ها وامی خوردند و روحیه خود را از دست می دادند. آن ها اعتقادات عمیقی نداشتند، خودخواه بودند، دنبال منافع مادی می گشتند، و آمال هاشان مادی بود. از آن جا که روحیه نداشتند، و قتی با انقلاب که روحیه ای عظیم داشت روبرو می شدند، به محض دستگیری و اطلاع از اینکه ما همه چیز را در مورد آن ها می دانیم روحیه خود را می باختند و از این جهت همه چیز را فاش می کردند. در هیچ موردی اعتراف و یا اطلاعات از طریق خشونت بدنی به دست نیامد.

ممکن است بهرسید که آیا هیچ کشیشی به خاطر دست داشتن در فعالیتهای ضدانقلابی اعدام شده است یا نه. جواب منفی است. آیا از جنبه قانونی این کار ممکن بود. بله. و باید اضافه کنم که جنایات جدی بسیاری بر ضد ما رخ داد. بتو: در تهاجم خلیج خوکها سه نفر کشیش شرکت داشتند.

کاسترو: باید این مسأله را تحقیق کنم، زیرا تعداد دقیق را به خاطر نمی آورم. اما کاملاً مطمئن هستم که سه نفر از آنها وجود داشتند. از نظر تکنیکی، هر یك از مهاجمین، خائن به حساب می آمدند زیرا اگر کسی به کشوری که دشمن کشور خودش است، مهاجرت کند و به دنبال دستور آن کشور به کشور خودش حمله کند، و این کار او به خونریزی و از دست رفتن زندگی شهروندان منجر شود، مرتکب خیانت شده و مستحق مجازات اعدام است.

تعدادی از موارد نیز وجود داشت که به فعالیتهای جدی ضدانقلابی مربوط می شد و می توانست به محاکمه و مجازات شدیدی چون اعدام منجر شود. اما به هرحال، در هیچ مورد چنین نشد. ما بهترین تلاش ها را انجام دادیم تا از اتفاق افتادن چنین چیزی جلوگیری کنیم، زیرا صرف نظر از شرایط و موقعیت، نمی خواستیم به عملی دست بزنیم که ما را با ارائه این فکر که انقلاب یك کشیش را اعدام کرده است آلت دست نیر وهای ارتجاعی و امپریالیست ها قرار دهند. برای جلوگیری از این امر، صدمات زیادی خوردیم. مواردی از جنایات وخیم وجود داشت اما بازهم مجازات مرگ اعمال نشد. در واقع تعداد زیادی از کشیشان جنایاتی جدی مرتکب مجازات مرگ اعمال نشد. در واقع تعداد زیادی از کشیشان جنایاتی جدی مرتکب

نشدند زیرا درگیر فعالیتهای سیاسی مخالف شدن یا حمایت سیاسی و یا ایدئولوژیك از ضدانقلاب کردن یك چیز است، و مرتکب خرابکاری شدن و فعالیتهای جدی ضدانقلابی انجام دادن یك چیز دیگر. راستش تعداد زیادی از این گونه کشیشها وجود نداشتند. با این حال در هیچ یك از مواردی که مجازات اعدام قابل اجرا بود، هرگز اجرا نشد. با کشیشها همیشه با ملاحظات خاصی رفتار می شد. بعضی از آنها به خاطر شرکت در فعالیت ضدانقلابی محکومیت زندان یافته بودند، اما تمام مدت زندان خود را نگذراندند. آنها برای مدتهای بسیار محدودی در زندان ماندند و همیشه تلاش می کردیم آنها را آزاد کنیم هر چند چنین مجازاتهایی کاملاً عادلانه بود، اما نمی خواستیم این تصور را ایجاد کنیم که انقلاب کشیشها را به زندان می اندازد.

مشوق این گونه رفتار ما، تا حدودی نماینده پاپ در این جا ـ عالی جناب زاچی ـ بود که بسیار باهوش، باقابلیت، دارای توانایی هایی سازنده و شخصیتی بزرگ بود و این امر را که درگیری های بین کلیسا و انقلاب عقلانی نیست درك می کرد و تلاش می نمود از آن ها اجتناب کند. این واقعیت که وی چنین خصایلی داشت تا حدودی نوع رفتار ما را تعیین می کرد. فکر کنم او در جلوگیری از گسترده شدن و وخیم شدن ابعاد این درگیری ها نقشی مهم به عهده داشت. و به کمك او به عنوان یك میانجی، ما چند کشیش زندانی را آزاد کردیم.

بتو: آیا کلیساها بسته و کشیشها تبعید شدند؟

کاسترو: در کوبا هرگز کلیسایی بسته نشد. زمانی بود که رویارویی سیاسی واقعاً حاد شد و به خاطر گرایشات سیاسی خصمانه ای که برخی کشیش ها در پیش گرفته بودند ـ به ویژه کشیشهای اسپانیایی ـ ما درخواست کردیم از کشور ما اخراج شوند و اختیارات آنها را به کسانی دادیم که در این جا باقی میماندند. چنین چیزی اتفاق افتاد و این روشی بود که در پیش گرفته شد. به هرحال ما کشیشهای دیگر را مختار ساختیم به کوبا بیایند و جای کسانی را که از این جا می رفتند بگیرند. این تنها اقدامی بود که صورت دادیم و فقط یك بار این کار را کردیم. بعد از آن، روابط با کلیسا عادی شد.

بتو: در مورد آن كاردينالي كه بعد از تهاجم خليج خوكها به سفارت آرژانتين

رفت چه؟

کاسترو: این درست بعد از تهاجم خلیج خوکها بود. به نظر می رسد که در نیمه دوم آوریل سال ۱۹۶۱، در زمان تهاجم خلیج خوکها، کاردینال متوحش شد. نمی دانم چرا چنین شد، اما واقعیت این است که به اقامتگاه سفیر آرژانتین رفت. کاردینال خیلی مسن بود. وقتی آرژانتین در فوریه سال ۱۹۶۲ روابط خود را با کوبا قطع کرد، کاردار واتیکان کاردینال را متقاعد ساخت در کوبا بماند. او به استراحتگاهی در ماریانائو برده شد و بقیه زندگی اش را در آن جا گذراند. این آن جیزی است که رخ داد.

اجازه بدهید نمونههایی را برایتان بگویم. یکی از بستگان کاردینال قیام مسلحانه ای در ایالت اورینته ترتیب داد. او ابتدا در مدرسه دینی کوبره در سانتیاگو د کوبا زندگی می کرد، و سپس به کوه زد تا یك گروه چریکی ضدانقلابی را سازماندهی کند. طبیعی است که گروه شناسایی، محاصره و دستگیر شد. اما علی رغم جدی بودن گناه، وی تنها به زندان محکوم شد. ببینید در چه جنایاتی دست داشت: یك خویشاوند کاردینال موضع ضدانقلابی اتخاذ می کند، از مدرسه دینی کاتولیك ها بهره می جوید، گروه چریکی ضدانقلابی سازمان می دهد و علیه انقلاب کاتولیك ها بهره می جوید، گروه چریکی ضدانقلاب با دشواری های بزرگی مواجه می جنگد و تمام این ها در زمانی رخ می دهد که انقلاب با دشواری های بزرگی مواجه است. وقتی است که با تهدیدها و حملات ایالات متحده روبر وست و حتی در آن زمان و موقعیت هم ما خیلی سختگیر نبودیم. البته او به زندان محکوم شد.

این تمام آن چیزی بود که من می دانم. واقعا نمی توانم به شما بگویم چرا آن کاردینال به سفارت پناهنده شد. دلیلی برای این کار وجود نداشت و حتی اگر او در آن جور چیزها درگیر شده بود، به ملاحظات سیاسی، ما هرگز او را دستگیر نمی کردیم. ممکن بود به سراغ او برویم و بگوئیم کارهایی که می کند درست نیست و تلاش می کردیم او را از این ماجراها دور نگه داریم. حتی اگر با مهاجمین خلیج خوکها تبانی و سروسری داشت، لزومی نداشت دنبال پناهنده شدن و یا کسب خمایت کسی باشد زیرا ما هرگز اقدامی جدی علیه او انجام نمی دادیم.

بتو: آیا ماهیت سوسیالیستی انقلاب بعد از تهاجم خلیج خوکها اعلام شد؟ کاسترو: نه، بعد از حمله نه، بلکه در روزی که این حمله آغاز شد. بتو: در آغاز سازمانهای انقلابی متحد (او.آر.آی) متشکل از جنبش بیست و ششم ژوئیه، فرماندهی انقلاب و پی.اس.پی (حزب سوسیالیست خلق .م) ـ که بعداً حزب کمونیست کوبا نامیده شد ـ به وجود آمد. و در سال ۱۹۶۵، سازمانهای انقلابی متحد به حزب کمونیست کوبا تبدیل شد.

كاسترو: بله.

بتو: آیا این درست است که افراد مسیحی مجاز به عضویت در حزب کمونیست کوبا نیستند؟

كاسترو: درست است.

بتو: حقیقت دارد. این حزب تا حد یك حزب الحادی، كه وجود خدا را انكار می كند، جنبه عقیدتی دارد. چه امكاناتی وجود دارد كه این حزب در آینده احتمالاً به یك حزب غیرمذهبی تبدیل شود؟ هم چنین آیا هیچ امكانی وجود دارد كه زمانی در آینده یك مسیحی انقلابی كوبایی بتواند به صفوف حزبی وارد شود؟

کاسترو: این یکی از جالب ترین و مهم ترین سئوالاتی است که شما در مورد مذهب و انقلاب پرسیده اید.

به شما گفتم که من نه فقط یك گرایش انقلابی، بلکه یك گرایش مارکسیست لنینیستی، یك مفهوم سوسیالیستی از مبارزه سیاسی در سال ها قبل از ۱۹۵۱ در ذهن خود داشتم. حتی در دوران پیش از آن فکری در مورد استراتژی موردنیاز این مبارزه داشتم هم چنین به شما گفتم که معدودی از کسانی که جنبش بیست و ششم ژوئیه را سازمان دادند این گرایش را داشتند، و گفتم که ما استراتژی و برنامه ای داشتیم که سازمان دادند این گرایش را داشتند، و گفتم که ما استراتژی و برنامه ای داشتیم که نیازی به تکرار آنها نیست. برای نخستین مرحله برنامه ای داشتیم که از نقطه نظر تکنیکی، می توان آن را برنامه آزادی و استقلال ملی خواند. این برنامه تشکیل می شد از یك سری اصلاحات اجتماعی پیشرفته و می بایست در یك دوره مفروض از طریق روش های نوینی که می توانستند خصلت سوسیالیستی داشته باشند دنبال

البته، اکنون که در حال گفتگو هستیم سال ۱۹۸۵ است، فرض کنید به سال های ۱۹۵۶، ۱۹۵۸، ۱۹۵۹، ۱۹۶۰، یعنی زمانی که تجربه های فعلی را

نداشتیم برگشته ایم. هر چند به اندازه حاضر تجر به نداشتیم، اما اساس عقاید ما در مورد اینکه چطور کار کنیم چه می توانیم انجام دهیم و چه موقع دست به عمل بزنیم درست بود. اگر بپرسید آیا برنامه روز و سال و زمان دقیق انجام کارها را تهیه کرده بودیم یا نه، باید بگویم «نه». ما بنیان های فکری اساسی را در مورد کارهایی که می بایست یك انقلاب اجتماعی را در شرایط كشور ما به بار بیاورد، و چگونگی اجرای مراحل مختلف این انقلاب را داشتیم. می دانستیم که باید این کار با آموزش مردم، توده مردم همراه شود و از طریق ترویج اندیشههایی صورت گیرد که مردم را قادر می سازد خودشان نتیجه گیری کنند. این آن چیزی است که رخ داد. قوانین انقلابی سهم عظیمی در افزایش آگاهی سیاسی و آموزش سیاسی مردم ما بازی كردند. از همان آغاز مردم فهميدند كه بالاخره دولتي متعلق به خودشان سركار آمده است. از دورانی که از فتح کوبا توسط اسپانیایی ها شروع می شود به این طرف، مردم ما هرگز دولتی که از خودشان باشد بر سرکار ندیدند. حکومت اسپانیا در این جا ـ یعنی حکومتی که توسط دیگو ولاسکوئز، پانفیلودناروائز و سایر کسانی که کوبا را فتح کردند، شهرها را بنیان گذاشتند و بر مناطق مختلف فرمان راندند بریا شد ـ حکومت مردم بومی نبود. بومیان، زحمت کشان و برده ها کسانی بودند که در رودخانه ها طلا جستجو می کردند و در معادن یا زیر آفتاب سوزان کار می کردند. استعمارگران ۹۰ درصد جمعیت بومی را از بین بردند. وقتی تقریباً تمامی بومیان را محو کردند، صدها هزار آفریقایی را از سرزمین خود ربودند و برای کار در معادن، در مزارع نیشکر و باغهای قهوه برده ساختند و در آب و هوای گرم و مرطوب استوایی به كار وادار ساختند. اختلاط اسپانيايي ها با بوميان و سياهان مستيزوها را به وجود آورد که اگر از زنان برده زائیده می شدند، برده به حساب می آمدند.

ملیت ما شروع به شکل گرفتن کرد اما در حالی که مفهوم «کوبایی» بودن بین نسل سفیدپوست حاصل از اسپانیایی ها، مستیزوها، سیاهان آزاد شده و بومیان در حال ظهور بود، دولت حاکم بر جزیره از آن این کوبایی ها نبود و یك حکومت اسپانیایی بود. بعدها، از سال ۱۸۹۸ ـ یعنی در پایان آخرین جنگ استقلال و آغاز مداخله ایالات متحده و اشغال جزیره توسط سربازان آمریکایی ـ تا سال ۱۹۰۲ (یعنی وقتی دولت آمریکایی تشکیل شد و یك کاندیدای آمریکایی که حتی تابعیت

748

این کشور را داشت به حکومت رسید) و تا سال ۱۹۵۹، تمام حکومت ها، دولت هایی متعلق به زمین داران، ثروتمندان، اشراف، شرکتهای خارجی و ایالات متحده بودند. سپس در سال ۱۹۵۹ برای اولین بار در تاریخ کوبا ـ این امر همیشه اثراتی فوق العاده بر ملت ها دارد ـ يك دولت مردمي به قدرت رسيد. اين چيز تازه اي بود. قبل از آن، دولت و مردم دو چیز متفاوت بودند، دولت و مردم دو موضوع مختلف بودند. به محض اینکه ایالات متحده تهدیدات خود را شروع کرد و مردم سازماندهی و مسلح شدن خود را آغاز كردند، همه فهميدند اختيار خود را به دست گرفته اند. قبل از این، ارتش ـ که یك ارتش حرفه ای بود ـ از مردم فاصله گرفته بود و مردم اقتدار و حاکمیت آن را خودی نمی دانستند. اگر کسی اسلحه حمل می کرد، به این معنی بود که این اسلحه را برای سرکوب اعتصابات، تظاهرات دانشجویان و مبارزات دهقانی به كار خواهد گرفت. اسلحه هميشه از آن نوع قدرتها حمايت مي كرد. بعد از پیروزی انقلاب، مردم به سرباز، مدیر، بخشی از نظام اجتماعی بخشی از دولت و بخشی از حاکمیت بدل شدند، در حالی که در آغاز قرن نوزدهم، یك پادشاه مطلق العنان مستبد فرانسه گفت: «دولت یعنی من». در سال ۱۹۵۹ بعد از پیروزی انقلاب، به قدرت رسیدن مردم، مسلح شدن آنان و شروع دفاع از کشور، شهروندان معمولی می توانستند بگویند؛ «دولت یعنی خود من». وقتی نخستین قوانین انقلابی تصویب شد و اقداماتی در زمینه عدالت اجتماعی انجام گرفت، تائید مردم نسبت به انقلاب تضمین شد. آن اقدامات در شرایط ارتقاء سطح عمومی آگاهیها، تعمیق آگاهی مردم، و توسعه آگاهی سوسیالیستی بسیار مهم بود.

با این وجود، چیزی که بعدها به عنوان جنبش بیست و ششم ژوئیه شناخته شد در آن زمان این جنبشی بود که مبارزه علیه باتیستا را سازماندهی می کرد ـ از همان آغاز خود یك هسته رهبری کننده داشت. من خلق یك هسته را که از باارزش ترین و قابل ترین رفقا تشکیل شده بود تشویق می کردم و از بین این هسته نسبتاً گسترده، یك هسته اجرایی کوچك مرکب از سه نفر از رفقا انتخاب کردیم تا فعالیت های خیلی سری و حساس را انجام دهد این هسته مرکب بود از: آبل سانتاماریا، رائول مارتینس

بتو: آقای مارتینس در کجاست؟

کاسترو: رائول مارتینس بعد از حمله مونکادا جنبش را ترک کرد. او در حمله بایامو شرکت کرده بود. او خیلی فعال و یک سازمان دهنده بود اما قوت ایدئولوژیک زیادی نداشت. او عمل کردن را ترجیح می داد. برعکس، آبل خیلی فعال و با قابلیت بود و هم چنین اندیشه های انقلابی و ایمان انقلابی عمیقی داشت. با یک چنین سازماندهی حساب شده ای، مسئولیت ها و وظایف من به خوبی مشخص شده بود. وقتی تصمیم گرفتم سازمانی برای مبارزه پدید آورم، نخستین تصمیمی که گرفتم ایجاد یک رهبری جمعی بود.

سپس جنگ شروع شد. در طول جنگ من فرمانده کل نیروی چریکی بودم. در مقطعی من فرمانده خودم و دو نفر دیگر بودم. بعداً فرماندهی یك گروه هفت یا هشت نفره رفقا را به دست آوردم، و نخستین نبرد موفقیت آمیز ما در ژانویه ۱۹۵۷ با ۲۲ نفر از رفقای مسلح انجام شد. اگر اشتباه نکنم باید روز هفدهم ژانویه بوده باشد. ما در نخستین نبرد خود، یك ماه و نیم بعد از اینکه گروه اصلی ما درهم شکسته شد، پیروز شدیم. من فرمانده آن نیروها بودم و در یك ارتش در حال نبرد، اطاعت از افسران مافوق باید اجرا شود. این یك اصل است.

اما در عین حال ما اعضای یك جنبش، جنبش بیست و ششم ژوئیه، نیز بودیم كه رهبری ملی فعالانه ای داشت. رهبری آن مسئولیت كلی جنبش را در شهرها و سایر مناطق به عهده داشت. وقتی من در مكزیك گروه نظامی (گرانما) را سازماندهی می كردم، این رهبری مسئولیت كلی را در داخل كوبا به عهده داشت. وقتی من در كوهستان بودم، این رهبری جنبش را در بقیه كشور كنترل می كرد. وقتی قرار بود تصمیم مهمی گرفته شود، بین خودمان جلسات مشورت و گفتگو می گذاشتیم تا تصمیم بگیریم. اما همیشه یك رهبریت ملی وجود داشت كه از اقتدار زیادی برخوردار بود و در واقع برخی اوقات زیادی اقتدار داشت. ما می بایست تصمیمات اكثریت را بهذیریم و آنها را اجرا كنیم. گاهی اوقات وقتی آن دوران را از دیدگاهی تاریخی تحلیل می كنم، می فهمم كه عقیده اكثریت همیشه بهترین عقیده نبود، با این تاریخی تحلیل می كنم، می فهمم كه عقیده اكثریت همیشه بهترین عقیده نبود، با این حال ارتش ما ـ یا بهتر بگویم نطفه ارتشی كه در جریان تشكیل بود ـ همیشه این تصمیمات را می پذیرفت. از همان زمانی كه سازمان ما ایجاد شد ـ حتی قبل از حمله به پادگان مونكادا ـ ما رهبریتی جمع و جور، مطمئن و جمعی داشتیم. یك جنبش به پادگان مونكادا ـ ما رهبریتی جمع و جور، مطمئن و جمعی داشتیم. یك جنبش

سیاسی به طریق دیگری نمی تواند اداره شود. ما همیشه یك هسته رهبری و رهبریتی جمعی داشتیم که مسئولیت ها را به شکل جمعی می پذیرفت. این در زمان قبل از پیروزی انقلاب در اول ژانویه ۱۹۵۹ بود. البته در زمان پیروزی ارتش چریکی نقش قابل ملاحظه ای بازی کرد: در آن مقطع، ما حدود ۲۰۰۰ نفر نیروی مسلح داشتیم. با فقط ۲۰۰۰ نفر نیرو هفده هزار سر باز را در ایالت اورینته گیر انداخته و جزیره را به دو بخش تقسیم کرده بودیم. رژیم در حالت گیجی به سر می برد و ارتش باتیستا توان پایداری نداشت. واحدهای رزمی ارتش چریکی در آخرین مراحل جنگ نقشی چیاتی بازی کردند.

البته حمایت مردم یك عامل تعیین كننده بود. این امر زمانی مشخص شد كه افسران بلند پایه ارتش باتیستا تلاش كردند به كودتایی دست بزنند و توافقی را كه با ما داشتند زیر پا گذاشتند. آنچه اتفاق افتاد این بود كه فرمانده عملیات دشمن از من تقاضای ملاقات كرد. در این ملاقات، او اذعان كرد جنگ را باخته است و در نتیجه با هم به توافقی رسیدیم. من پیشنهاد كردم: «اجازه بدهید راه حل قابل قبولی پیدا كنیم و جان بسیاری از افسران را نجات دهیم». همه افسران آدم كش نبودند. هر چند كه متأسفانه بسیاری از افسران بلندپایه ارتش افرادی سنگ دل بودند، اما آن فرمانده عملیات كه هدایت آخرین حمله به سییرامائسترا را به عهده داشت، افسری بسیار روز نبرد، نیروی ده هزار نفری آنان نتوانست بر ۳۰۰ نفر از افراد ما غلبه كند و در پایان نیروی ده هزار نفری آنان نتوانست بر ۳۰۰ نفر از افراد ما غلبه كند و در پایان نیروی ۲۰۰ نفره اولیه ما به ۸۰۵ فرد مسلح افزایش یافته بود، آن ها هزار نفر تلفات داده بودند، و ما تهاجم بهترین نیروهای دشمن را شكست داده بودیم. تعداد زیادی اسلحه غنیمت گرفته بودیم و نیروهای دشمن را شكست داده بودیم. تعداد زیادی اسلحه غنیمت گرفته بودیم و نیروهای ما نزدیك به سه برابر بود.

ما قابلیت و اعتبار این افسر را در نظر گرفتیم ـ بعلاوه این واقعیت را که او فرمانده همه نیروهایی بود که علیه ما می جنگیدند ـ و تقریباً در پایان جنگ با یکدیگر ملاقات کردیم. او گفت: «ما جنگ را باخته ایم»، و من پیشنهاد دادم به قیام مشترکی دست بزنیم و گفتم: «ما می توانیم جان تعداد زیادی از افسران ارزشمند را که مرتکب جنایت نشده اند نجات دهیم». او موافقت کرد اما در همان زمان اصرار داشت که باید به هاوانا برگردد. به او توصیه کردم این کار را نکند. به او گفتم: «آن جا خطرناك

است» اما او با گفتن اینکه تماس های زیادی دارد و آسیبی نخواهد دید اصرار کرد که برود. در این مرحله من سه شرط گذاشتم: «ما طالب هیچ گونه تماسی با سفارت ایالات متحده نیستیم، نمی خواهیم در هاوانا کودتا شود، و نمی خواهیم باتیستا در برود». هیچ کس نمی داند چه کسی آن مرد را متقاعد کرد و یا چه چیزی او را آشفته ساخت، اما بعد از اینکه قرار گذاشتیم تمام نیر وهایی که در عملیات شرکت داشتند باید در ۳۱ دسامبر قیام کنند، او دقیقاً همان سه موردی را که تعهد کرده بود انجام نخواهد داد اجرا کرد: با سفارت ایالات متحده تماس گرفت، در هاوانا کودتایی ترتیب داد و باتیستا را تا فر ودگاه اسکورت کرد. روز بعد من خواهان یك اعتصاب عمومی شدم و به همه نیر وها دستور دادم به نبرد ادامه دهند. در عرض ۷۲ ساعت، باقیمانده ارتش مجبور شد اسلحه خود را به زمین بگذارد.

این را به شما می گویم تا نشان دهم ارتش چریکی نقش تعیین کننده ای بازی کرد. تجلی بنیانی جنبش در آن زمان، ارتش چریکی بود. همان طور که در آن دوران گفتم، «مردم هم چون رودخانه آمازون هستند که از کانال باریکی می گذرد و هم چنانکه آب رودخانه را در این نقطه نمی توان کنترل کرد توده های مردم نیز قابل سازماندهی و کنترل نیستند» زیرا مردم در حمایت از انقلاب و سازمان نسبتاً کوچك سیاسی، نیرویی چون نیروی آمازون دارند. علاوه بر آن جریان های متعددی در جنبش ما وجود داشت ـ برخی افراد تا حدودی دست راستی بودند، و برخی دیگر تا حدودی دست و برخی دیگر تا حدودی دست و برخی دیگر تا حدودی دست چیی ـ بنابراین تضادهایی پدید می آمد.

به هرحال من فهمیده بودم که توده مردم از انقلاب حمایت می کنند، و شمار این توده ها بسیار بیشتر از وابستگان به جنبش ما است. ما نمی توانستیم از توده ها جدا باشیم. ما این حمایت وسیع را به خاطر نقش جنبش خود کسب کرده بودیم، اما تمام اندیشه های مبتنی بر تسلط یابی بر هدایت مردم را نفی می کردیم، هر چند که اگر می خواستیم رهبری کلی جنبش را خود اعمال کنیم، شرایط برای این کار فراهم بود، نمی دانم چه تعداد از رهبران سیاسی چنانچه به موقعیتی که ما در کوبا داشتیم دست می یافتند می توانستند در مقابل اندیشه به دست گرفتن رهبری بلامنازع مقاومت کنند.

بتو: شما در مورد جدا نبودن از توده ها صحبت مي كرديد، مي خواهم بدانم آيا

بخشی از رفتار شما در آن دوران خودداری از استفاده مداوم از اصطلاحات کلاسیك مارکسیستی ـ لنینیستی بود؟ مایلم تفسیری بر این سئوال اضافه کنم: وقتی آدم برای اولین بار به کوبا می آید با شگفتی ـ به خاطر اثری که امپریالیسم روی آدم گذاشته است ـ درمی یابد که هیچ گاه مجسمه مارکس یا لنین را در خیابان نمی بیند و فقط تصاویر مارتی را مشاهده می کند. می خواهم بدانم آیا این موضع عدم جدایی از توده ها و خودداری از فرقه گرایی، بر پا داشتن ارزش های ملی و نشانه هایی را که در فرهنگ مردم دارای معنی هستند نیز دربر می گیرد و در عین حال آیا محتاط بودن در مورد چیزهایی است که ـ هر چند اهمیت دارند ـ اما مردم به آسانی آن ها را درك نمی کنند؟

کاسترو: چنین منظوری ندارم زیرا این مسایل به عوامل، معیارها و عقاید دیگری بستگی دارند. من به جدایی از توده ها اشاره کردم زیرا جنبش ما یك نقش اساسی در مبارزه و پیروزی بازی کرده بود و به عنوان یك کل توسط مردم حمایت می شد. به عبارت دیگر، ما می توانستیم تلاش کنیم سازمان و جنبش خود را به عنوان یك کانون کلیدی انقلابی تعیین سازیم. می توانستیم بگوئیم؛ «ما از تمام سازمان های دیگر قدرت مندتر هستیم، در مسئولیت ها با دیگران شریك نمی شویم، همه چیز را به خودمان اختصاص می دهیم». این امر بارها و بارها در طول تاریخ رخ داده است وین چیزی است که اغلب اتفاق می افتد ـ در حالی که ما این کار را نکردیم. من معتقدم کامیابی های انقلاب در بسیاری موارد از طریق راه حل های درست، جدی و هوشمندانه به دست آمده است.

نخستین شکل از رفتار جدا از توده و فرقه گرایی که من مبارزه علیه آنرا شروع کردم، فرقه گرایی آن دسته از افرادی بود که در کوه ها بودند و مسایل را با دیدی کاملاً مخالف کسانی که در شهر باقی مانده و مخفیانه مبارزه می کردند می دیدند. من گفتم؛ آنها نیز جنگیدند، با خطر روبرو شدند و آنها را اغلب خطراتی بیشتر از آنچه ما با آن روبرو بودیم تهدید می کرد. آنها از کوه هایی که ما بر آنها صعود کردیم بالا نرفتند، اما هر روز با خطر مواجه بودند. وقتی کنترل منطقه ای به دست ما می افتاد البته هواپیماها می توانستند در آسمان ظاهر شده و در بامداد و یا ظهر ما را در آن پائین پیدا کنند و بنابراین ما با خطراتی قابل پیش بینی روبرو بودیم،

اما رفقایی که مبارزه زیرزمینی می کردند با خطرات بسیاری مواجه بودند. بسیاری از آنان کشته شدند. در واقع محتمل است تعداد افرادی که طی مبارزه زیرزمینی کشته شدند از کشته شدگان مبارزه چریکی بیشتر بوده باشد. البته چریكها و رزمندگان واحدهای نظامی بیشتر منضبط هستند و روحیه جمع گرایی بیشتری دارند، کسی که مبارزه زیرزمینی می کند تا حدودی فردگراتر است و اساساً آدمی تنها و منزوی است. باید بگویم که مبارزه علنی بیش از مبارزه مخفی به پیدایش و گسترش برادری، انضباط و روح جمعی کمك می کند.

دومین گرایش فرقه گرایانه ای که می بایست با آن مبارزه کرد، گروه گرایی سازمان ما در رابطه اش با سایر سازمان هایی بود که کوچك تر بودند و قدرت كمتری داشتند. ما مى بايست نه تنها در رابطه با حزب سوسياليست خلق كه دومين سازمان بزرگ بود، بعد از جنبش بیست و ششم ژوئیه، و نفوذ وسیعی بین کارگران داشت از این امر اجتناب می کردیم، بلکه باید در مورد سایر سازمان ها نیز هوشیار می بودیم. جنبش ما، ارتش چریکی ما، بین کارگران اعتبار زیادی داشت، هر چند که تمام اتحادیه ها \_ منظورم رهبری این اتحادیه ها است \_ توسط باتیستا کنترل می شد. در اول ژانویه، وقتی کودتایی را که گفتم در هاوانا رخ داد، من خواستاریك اعتصاب عمومي انقلابي شدم كه در واقع بخشي از نقشه ۵ سال و نيم پيش يعني زمان حمله به پادگان مونکادا بود. ایده اصلی همان ایده بود. به سربازان دستور دادم به پیشرفت خود ادامه دهند، و از کارگران و مردم درخواست کردم فعالیت های خود را متوقف کنند. آن ها با انضباطی تأثیرگذار چنین کردند و تمام کشور فلج شد. بعد کارکنان تلویزیون و رادیو پخش برنامه های رادیو ربلده، ایستگاه رادیویی ستاد فرماندهی چریکی، را از تمام ایستگاه های رادیو و تلویزیون کشور شروع کردند. تنها اداراتی که تعطیل نشده بود، رادیو و تلویزیون بود و آنها هم برنامه «رادیو ربلده» را پخش می کردند. از آن جا که فقط این دو مرکز در حال کار بودند من می توانستم با مردم صحبت کنم. نفوذ اخلاقی ما بین کارگران نفوذ بسیار زیادی بود.

حزب سوسیالیست خلق تجربه زیادی در کار حزبی، بالاترین سطح سازماندهی سیاسی، و بیشترین تعداد کادرهای باتجربه را داشت. گروه ما که آن مرحله از مبارزه را به دوش داشت کوچکتر بود، اما رفقای جوان بسیاری داشتیم که

قابلیت های بزرگی در آن مرحله به دست آورده بودند. سپس فرماندهی انقلابی بود که بین دانشجویان پا گرفته بود و خوزه آنتونیواچه و اریا تا هنگام مرگ رهبری آن را به عهده داشت و سپس فوره چومون هدایت آن را به عهده گرفت. سه سازمان مختلف در مبارزه شرکت کرده بودند.

سپس سایر احزاب و سازمانهایی وجود داشتند، که هر چند در مبارزه مسلحانه شرکت نداشتند، اما با باتیستا مخالفت کرده بودند. من با نمایندگان این سازمانها و احزاب، حتی احزاب قدیمی و فاقد اعتبار که از قدرت کنار رفته بودند، صحبت کردم. ما حتی نمی خواستیم در برابر این عده گروه گرایی کرده باشیم، و پرچم اتحاد را برافراشتیم.

اگر ۹۵ درصد از جمعیت طرفدار انقلاب بودند. و ۸۵ یا ۹۰ درصد مردم جنبش بیست و ششم ژوئیه را حمایت می کردند و سایر احزاب پشتیبانی فقط ۵ یا ۱۰ درصد مردم را داشتند، سیاست ما این بود که آن ۵ درصد هم موردنیازند و اتحاد با آنها لازم است. در یك انقلاب، اتحاد نیر وها صرفاً یك مسأله کمی نیست بلکه مسأله کیفیت نیز هست. من به این قضیه که سایر احزاب ۱۰ یا ۱۵ درصد نیر وها را در اختیار دارند فکر نمی کردم حضور سایر احزاب به انقلاب کیفیت می بخشید، و اتحاد، اصل متحد شدن را به ارمغان می آورد. اگر اصل اتحاد موجود نباشد، سازمان از سایر احزاب جدا می افتد و به محض اینکه جریانات، مسایل و تضادها ـ حتی برخی اوقات تضادهای طبقاتی ـ پدید می آیند، انشعاب حتی در خود سازمان شروع برخی اوقات تضادهای طبقاتی ـ پدید می آیند، انشعاب حتی در خود سازمان شروع می شود. سازمان ما بسیار ناهمگن بود. یکی از خصایل آن این بود که توده های وسیعی از مردم را شامل می شد، هم چون رودی از مردم به بزرگی آمازون در بستری تنگ بود، و در آن عناصری از هر یك از اقشار مردم پیدا می شد.

ما اصل وحدت را در مورد همه سازمانها به کار گرفتیم. مطمئن باشید که کسانی که انقلاب را ترك کردند، به این دلیل بود که نمی خواستند بمانند ـ نه اینکه امکان ماندن از آنها گرفته شده بود. ما به همه فرصت دادیم، اما بعد ناهماهنگی ها و جاه طلبی ها و سرخوردگی ها پدیدار شد. ایالات متحده، اجرای سیاست تفرقه افکنانه و خراب کارانه خود را آغاز کرد. تضاد منافع شروع به پدیدار شدن کرد و بسیاری از آن احزاب شروع به حمایت از علایق ایالات متحده و ارتجاع کردند.

اساساً سه سازمان بودند که در مبارزه، بیشترین اعتبار را داشتند و باقی ماندند ـ جنبش ۲۶ ژوئیه، حزب سوسیالیست خلق (حزب کمونیست قدیمی) و گروه فرماندهی انقلابی (سازمان سیاسی دانشجویان).

وحدت، کار ساده ای نبود، زیرا گروه گرایی رخ نمود. ما در صفوف جنبش خود با گروه گرایی مبارزه کرده بودیم، اما حزب سوسیالیست خلق این کار را نکرده بود و گروه گرایی منجر به درگرفتن بحث و جدل ها و انتقاد شد. ما مجبور بودیم، زمانی به این وضع خاتمه دهیم. شاید برخی از تظاهرات گروه گرایی در گروه فرماندهی انقلابی هم به چشم می خورد، اما فقط در روزهای اول چنین بود.

بین این نیروها، چه در سطح اعضا و چه در سطح رهبران وحدت و همکاری ایجاد شد و به این ترتیب چند ماه بعد از پیروزی انقلاب ما شروع به ایجاد یك رهبری جمعی كردیم كه نیروهای مختلف در آن حضور داشتند.

کادرهای اصلی متعلق به این سازمان بودند. چه گوارا به آن تعلق داشت. من و رائول و گروهی دیگر از اعضای ارتش شورشی و جنبش ۲۶ ژوئیه، علاوه بر بعضی از رفقای عضو سازمان های دیگر، نیز به آن تعلق داشتیم.

پیروسنن انقلابی، بلافاصله پس از پیروزی انقلاب، اصل رهبری جمعی را به کار بستیم. بنابراین، حتی قبل از ادغام سازمانهای فوق الذکر، ما از همان آغاز انقلاب، یک رهبری جمعی داشتیم. این رهبری، همهٔ اقدامات را مورد بحث قرار می داد و تجزیه و تحلیل می کرد. این بدان معنی است که ما از همان آغاز انقلاب، رهبری جمعی را ایجاد کردیم و این اصل، هنوز هم مورد احترام است. بعد، وقتی که سازمان های مختلف در هم ادغام شدند و به یک سازمان واحد تبدیل شدند، همه نیروها یکپارچه گشتند. و این زمانی بود که سازمانهای انقلابی متحد، ایجاد شد.

در آن دوره، نمودهایی از گروه گرایی وجود داشت. منشاء این گروه گرایی، چه بود؟ حزب سوسیالیست خلق از سازمان ما منسجم تر بود. این حزب، یك سازمان متعلق به طبقه كارگر و برخوردار از آموزش سیاسی بهتر بود. سازمان ما ناهمگون تر بود و در آن مشكلات و گرایشاتی وجود داشت. در این زمان بود كه امپریالیسم، اقدامات خود را شدت بخشید. از آن جا كه ما تعداد كمی كادر داشتیم، بعضی وقت ها كه باید كادری صدد رصد مطمئن را برای انجام یك وظیفه سیاسی تعیین می كردیم كه باید كادری صدد رصد مطمئن را برای انجام یك وظیفه سیاسی تعیین می كردیم كه

انجام آن به یك كادر با تجر به نیاز داشت، یكی از اعضای باتجر به حزب كمونیست را انتخاب می كردیم. بعضی وقتها این كار از انتخاب یك كادر جوان كه تجر به كمتری داشت، مطمئن تر بود.

کادرهایی که حزب سوسیالیست خلق در اختیار می گذاشت، بسیار مفید بودند. با این حال، تعداد آنها خیلی زیاد نبود، چون اگر چه عده اعضای حزب زیاد بود، اما با توده های وسیع جنبش ما قابل مقایسه نبود. کمك حزب تا آنجا مهم بود که به کادرها مربوط می شد، و این امتیاز داشتن کادرهای باسابقه بود. یادتان باشد که بین تأسیس جنبش ما و پیروزی انقلاب، فقط ۶ سال فاصله وجود داشت. ما نمی توانستیم ادعا کنیم که اعضای جنبش، ۱۵، ۲۰ یا ۲۵ سال در این سازمان عضویت داشتند. حزب سوسیالیست خلق، سالها قبل تأسیس شده بود و اعضای آن همه آموزش عقیدتی دیده بودند. این حزب کادر داشت. البته جنبش ما هم کادرهای زیادی داشت، اما حزب سوسیالیست خلق هم کادرهای خود را در اختیار گذاشت؛ فرماندهی انقلابی هم همین طور.

اعضای سازمانهای دیگر هم به انقلاب پیوستند. رهبران آنها رفتند، اما اعضای صادق آنها ماندند. بخشی از هواداران بسیار اندك آنها هم با انقلاب ماندند. اینکه می گویم «بسیار اندك»، به این علت است که فرآیند انقلابی با حمایت اکثریت قاطع مردم، عملاً احزاب سیاسی سنتی را کنار گذاشته بود. بعضیها می توانستند بگویند «من ۱۰۰ طرفدار دارم» یا «من ۲۰۰ طرفدار دارم»، اما از انقلاب میلیونها نفر حمایت می کردند. سپس ما اصل وحدت ـ که یک اصل اساسی است ـ و اصل رهبری جمعی را ـ که آن هم یک اصل اساسی است ـ به کار بستیم، همان طور که قبلاً به شما گفتم، مشکلاتی وجود داشت. زمانی رسید که این واقعیت که حزب سوسیالیست خلق کادرهای با تجربه ای داشت که می شد به آنها اعتماد کرد، موجب رشد گروه گرایی در این حزب کمونیست قدیمی شد. البته این اعتماد کرد، موجب رشد گروه گرایی در این حزب کمونیست قدیمی شد. البته این نمودهای گروه گرایی زمانی در داخل حزب ظاهر شد که کمونیستها، در دوره مبارزه علیه باتیستا، مخفی بودند. علت این امر، جاه طلبی و روش های نادرست بیضی افراد بود که با سوه استفاده از شرایط فعالیت مخفی، به اعمال قدرت بیش از بعضی افراد بود که با سوه استفاده از شرایط فعالیت مخفی، به اعمال قدرت بیش از

حد پرداخته بودند. وقتی که احزاب، ادغام شدند، این عناصر هم حاضر بودند، اما این مسأله بدون برخورد با مشکل و به واسطه مبارزه با گروه گرایی، حل شد.

کاری که من کردم به این ترتیب بود: اول، با گروه گرایی در میان چریك ها جنگیدم. بعد با گروه گرایی جنبش خودمان؛ در مرحله بعد با گروه گرایی در سازمان های دیگر، و سپس با هر نمود دیگری از گروه گرایی که سر برمی آورد. حزب سوسیالیست خلق گروه گرا بود و ما باید از ظهور گروه گرایی در سازمان های دیگر هم جلوگیری می کردیم. این وضع دیگر نباید ادامه می یافت.

حفظ وحدت و مبارزه علیه همهٔ اشکال گروه گرایی، مبارزه ای پی گیر و دائمی بود. ما به این نحو، کار را ادامه دادیم، تا اینکه در سال ۱۹۶۵، حزب را بنیان گذاشتیم.

سوسیالیسم به عنوان نظام اجتماعی، در سال ۱۹۶۱ اعلام شد. و این چه زمانی بود؟ زمان تجاوز در خلیج خوکها؛ قبل از فرا رسیدن زمان این تجاوز، ما قوانین متعددی را تصویب کرده بودیم. ایالات متحده اقداماتی از قبیل تحریم و محاصره اقتصادی علیه ما به اجرا درآورده بود. ما هم با ملی کردن صنایع متعلق به امریکائیان واکنش نشان دادیم. آن ها سهمیه صادرات شکر ما به آمریکا را قطع کردند؛ ما هم برخی صنایع و همه کارخانه های تصفیه شکر را ملی کردیم. ما در مقابل اقدامات آمریکا، با اقدامات خاص خودمان واکنش نشان دادیم. کلیه اقداماتی که ایالات متحده علیه کوبا به اجرا درآورد، روند ملی کردن را تسریع کرد.

سپس یك مبارزه ضدكمونیستی گسترده اغاز شد. این اولین اقدامی بود كه ایالات متحده انجام داد تا با استفاده از جهل سیاسی بخش بزرگی از جمعیت كوبا و عدم برخورداری مردم از آموزش سیاسی و فرهنگ، از تبعیضهایی كه خود در طول سالها ایجاد كرده بود، بهره گیرد.

ایالات متحده، کارهای شرم آوری انجام داد. مثلاً به عنوان بخشی از مبارزه برای تشویق مردم به خروج از کشور، یك روز یك حکم کاملاً جعلی اختراع شد که گفته می شد کسی آن را از یك وزارت خانه خارج کرده است. ادعا می شد که این حکم خانواده ها را از حق سرپرستی قانونی فرزندانشان محروم می کرد. چه ادعای احمقانه ای اما همان طور که می دانید، بسیاری از چیزهای احمقانه، ترس ایجاد

می کنند، چرا که نیروهای غریزی را برمی انگیزد، نه عقل را.

یك آدم اهل منطق هرگز نمی گوید که چنین چیزی می تواند باور کردنی باشد، اما اگر به یك مادر گفته شود که «آن ها می خواهند بچهات را از تو بگیرند»، ممکن است سراسیمه شود. یك شایعهٔ دیگر این بود که قرار است بچه ها به اتحاد شوروی فرستاده شوند ـ و شایعات دیگری از این قبیل.

در آن موقع در این فکر بودم که آیا انتشار این شایعات علیه ما، کاری بود که برای نخستین بار انجام می شد؟

بعدها، وقتی که دن آرام و برخی داستانهای دیگر شولوخوف را \_ که بعدها جایزه ادبیات نوبل به وی داده شد \_ خواندم دریافتم که این تاکتیك به قدمت انقلاب بلشویکی است. همان شایعاتی که ۴۰ سال بعد علیه ما به کار گرفته شد، در آن زمان نیز مورد استفاده قرار می گرفت. این شایعات، شایعات کهنه ای بود و حتی حاصل تخیلات جدیدی هم نبود. بسیاری از همان کارزارهای تبلیغاتی علیه کوبا هم به راه افتاد.

بتو: چنین چیزهایی در چند قرن اول ظهور مسیحیت، درباره مسیحیان نیز گفته می شد؛ گفته می شد که آن ها گوشت آدمیزاد را می خورند.

کاسترو: این درست است. شما مثال خوبی را انتخاب کردید. تاریخ را به یاد می آورم. منظورم افتراهایی است که در آن زمان علیه مسیحیان مطرح می شد. گمان می کنم در زمان انقلاب فرانسه نیز شایعاتی شبیه به این، پخش می شد. در تمام این موارد، این شایعات منتشر شده است.

ایالات متحده، علاوه بر اقدامات دیگر، این کار را کرد تا خروج مردم از کشور را تشدید کند. آمریکا درهای خود را به روی همه کسانی که می خواستند به آن کشور بروند گشود \_ کاری که قبلاً هرگز انجام نداده بود \_ تا ما را از داشتن معلم، دکتر، مهندس و تکنیسین محروم کند. خروج نیروی کار ماهر آغاز شد. ایالات متحده حقوق های گزافی پیشنهاد می کرد؛ امکاناتی پیشنهاد می کرد که قبلاً هرگز نکرده بهد.

ما به مقابله پرداختیم. البته به کسانی که میخواستند بروند نگفتیم که نمی توانند بروند. ما گفتیم: «بسیار خوب! ما نسلهای جدیدی از تکنیسینها و

متخصصین را پرورش خواهیم داد و این نسلهای جدید از آنهایی که کشور را ترك می کنند بهتر خواهند بود». ما با كمك كسانی كه در كوبا ماندند شروع به توسعه دانشگاه ها كردیم.

بتو: در آن موقع چند نفر کشور را ترك كردند؟

کاسترو: برای اینکه فقط یک مورد را به عنوان مثال ذکر کرده باشم، از ۲۰۰۰ دکتری که در کشور بودند، ۳۰۰۰ نفر ـ یعنی نیمی از دکترهای کشور ـ رفتند. امر وز کوبا از نظر بهداشت عمومی در میان کشورهای جهان سوم مقام اول را دارد و از بسیاری از کشورهای توسعه یافته نیز در این زمینه، جلو است. برنامه بهداشت ما با نیمی از پزشکان کوبا، که در کشور مانده بودند، شروع شد. ما تا الان ۲۰۵۰۰ پزشک داریم و تا چند ماه دیگر، یعنی تا پایان سال تحصیلی جاری، ۲۴۳۶ پزشک دیگر هم فارغ التحصیل خواهند شد. این عده در سالهای بعد، افزایش می یابد و سپس از سال ۱۹۸۸ به بعد، هر سال ۲۰۰۰ پزشک از دانشگاه ها فارغ التحصیل خواهند شد. از سال ۱۹۹۸ به بعد، این تعداد به ۲۵۰۰ نفر خواهد رسید. ما در ۱۵ سال آینده، ۵۰ هزار پزشک جدید خواهیم داشت. اما زمانی بود که ما فقط نیمی از پزشکان کشور را در اختیار داشتیم. ایالات متحده ما را وادار کرد که با این مبارزه جویی برخورد کنیم. خوب! ما با تهدیدهای زیادی مقابله کرده ایم. و فکر میکنم به همین دلیل است که اینجا هستیم.

دشمن به دروغ، مبارزه تبلیغاتی و تحریف و تبعیض متوسل شد، تا مردم را گیج کند، آنان را به بیراهه بکشاند و یا بر آنان زخم وارد کند. در آن زمان، مردم مبنای سیاسی مستحکمی نداشتند. اما از انقلاب دفاع می کردند و به آن اعتماد داشتند و می دانستند که انقلاب، دولتی را روی کار آورده است که حامی آنهاست.

ما برنامه خود را گام به گام اجرا می کردیم. آن اقدامات تجاوزکارانه، سرعت فرایند انقلابی را زیاد کرد. آیا آنها بانی آن بودند؟ نه! گفتن چنین چیزی اشتباه است. من نمی گویم که اقدامات تجاوزکارانه موجب شد که سوسیالیسم در کوبا پیاده شود. این واقعیت ندارد. ما قصد داشتیم به گونه ای منظم و مرحله به مرحله، در یک دورهٔ زمانی معقول، و با کمترین مشکلات و صدمات ممکن، ساختمان سوسیالیسم را در کوبا بنا کنیم. این اقدامات تجاوزکارانه امپریالیسم، فقط پویش

انقلابی را سرعت بخشید.

ایالات متحده، این شایعه را هم منتشر می کرد که به انقلاب خیانت شده است؛ یعنی ما به مردم یك چیز گفته بودیم و پس از کسب قدرت کارهای دیگری می کردیم. هر کس که دفاعیه مرا در محاکمه مونکادا ـ که بعدها تحت عنوان تاریخ مرا تبرنه خواهد کرد منتشر شد ـ بخواند، خواهد دید برنامه ای که ما اجرا می کردیم در آن جا مطرح شده بود. البته طبیعی است که وقتی ما آن برنامه را تدوین می کردیم، تصورش را هم نمی کردیم که ایالات متحده ما را از صادرات شکرمان محروم کند، یا اینکه به اقدامات تجاوزکارانه دست بزند و اینکه می کوشد انقلاب را به زور و حتی با تجاوز به کشور، نابود کند. در آن موقع شاید من هنوز بر این اعتقاد ایده آلیستی بودم که به علت اینکه کو با یك کشور مستقل و حاکم است و آنچه ما می کنیم عادلانه است، اقدامات کو با را محترم خواهند شمرد.

برای ما، این یك درس عملی بود. درس خوبی بود كه به ما آموخت كه امپریالیسم اجازه نمی دهد دگرگونی اجتماعی به وقوع بپیوندد. امپریالیسم این دگرگونی ها را نمی پذیرد و سعی می كند با استفاده از زور مانع تحقق آن شود. تصمیمی هم كه در آن موقع گرفتیم، حیاتی بود. اگر تردید كرده بودیم؛ اگر ترسیده بودیم یا یك قدم به عقب می رفتیم، همه چیز را از دست می دادیم.

در آن موقع بود که تجاوز انجام شد. اول، در سحرگاه روز ۱۵ آوریل ۱۹۶۱، یك حملهٔ غافلگیرانه علیه همه پایگاه های هوایی ما انجام شد تا چند هواپیمایی را که در اختیار داشتیم نابود کنند. و گزارش هایی رسیده بود مبنی بر اینکه یك نیروی دشمن که در نزدیکی ساحل استان اورینته مشاهده شده بود، قصد پیاده شدن در ساحل را دارد؛ از این رو من تمام شب را در مرکز فرماندهی بیدار مانده بودم.

رائول به اورینته رفته بود. هر وقت که چنین وضعی پیش می آمد ما مناطق را تقسیم می کردیم. آلمیدا به بخش مرکزی جزیره فرستاده شده بود؛ چه به قسمت غربی رفته بود و من در هاوانا مانده بودم. هر وقت که به نظر می رسید ایالات متحده قصد دارد به کوبا تجاوز کند ما کشور را به مناطقی تقسیم می کردیم.

البته سازمان و تشکیلاتی را که امروز داریم، آن وقت به هیچ وجه نداشتیم. به من گفته شده بود که احتمال پیاده شدن متجاوزین در ساحل، وجود دارد. من هم

بيدار مانده و مراقب بودم.

سعرگاه بود که دیدم چند هواپیما در نزدیکی مرکز فرماندهی \_ که خانه ای در همین جا، در ودادو، بود \_ پر واز می کنند. چند ثانیه بعد دیدم که با راکت به پایگاه هوایی سیوداد لیبرتاد حمله کردند. آن ها برای نابود کردن چند هواپیمای معدودی که ما داشتیم، به پایگاه های هوایی متعددی حمله کردند. بعضی از رزمندگان هم کشته شدند.

یك واقعه واقعاً متأثر كننده اتفاق افتاد. یكی از رزمندگان كه زخمی شده بود و بر اثر شدت خونریزی جان خود را از دست داد، با خون خود، اسم مرا بر روی یك در نوشته بود.

آن قسمت از در نگهداری شده است و باید در موزه باشد. واقعاً خیلی تکان دهنده بود. این واقعه نشانگر عقیده مردم بود. یك شبه نظامی داوطلب در حال مرگ، اعتراض خود را به این شكل نشان داده بود كه با خون اسمی را بر روی در بنویسد.

مردم به شدت خشمگین بودند. در روز ۱۶ آوریل، ده ها هزار تن از داوطلبان شبه نظامی و واحدهایی از ارتش شورشی به احترام قربانیان حادثه، گردهم آمدند. ارتش هنوز کوچك بود و اکثر اعضای آن را کارگران، دهقانان و دانشجویان تشکیل می دادند. در آن مناسبت، من فقط یك پاسخ نظامی ندادم؛ واکنش سیاسی هم نشان دادم و قبل از نبرد در خلیج خوکها، ماهیت سوسیالیستی انقلاب را اعلام کردم.

آن شب، حوالی نیمه شب شانزدهم و بامداد هفدهم آوریل نیروهای مهاجم در ساحل پیاده شدند. آن ها کوشیدند نیروی هوایی ما را نابود کنند تا کنترل آسمان را در دست داشته باشند، اما ما هنوز هم بیش از تعداد خلبان هایمان، هواپیما داشتیم: ۸ هواپیما و ۷ خلبان، کمی پس از سپیده دم ۱۷ آوریل همهٔ کشتی های مهاجم - کل ناوگان - یا غرق شده و یا در حال فرار بودند، و این کاری بود که به کمك هواپیماها انجام شد.

سحرگاه، به محض اینکه تشخیص دادیم حمله اصلی در خلیج خوکها انجام می شود، هواپیماها به پرواز درآمدند و روانه آن جا شدند. نبرد در آن جا اتفاق افتاد، اما من نمی خواهم درباره آن صحبت کنم. در ۱۶ آوریل ماهیت سوسیالیستی انقلاب اعلام شد.

بنابراین مردم ما علیه تجاوزی که به وسیله ایالات متحده سازمان یافته بوده و به نفع سوسیالیسم، می جنگیدند. از سال ۱۹۵۶ به بعد مردم برای محترم شمرده شدن قانون اساسی، سرنگونی باتیستا و یك برنامه اجتماعی پیشرفته ما هنوز نه سوسیالیسم می جنگیده بودند. اما در خلیج خوکها، آنها برای سوسیالیسم می جنگیدند. این نبردی واقعاً سمبلیك بود، زیرا ده ها هزار نفر آماده پذیرش هر سرنوشتی بودند که ممکن بود پیش آید.

نباید فراموش کنید که نبرد خلیج خوکها در حالی ادامه داشت که کشتی های ناوگان ایالات متحده ـ متشکل از کشتی های جنگی، کشتی های تندرو و ناوهای هواپیمابر ـ فقط ۳ مایل با ساحل فاصله داشت. کشتی های جنگی ایالات متحده فقط ۳ مایل از آن منطقه ای که نبرد در آن جریان داشت، فاصله داشت و ده ها هزار نفر با عزم راسخ جنگیدند. بیش از ۱۰۰ نفر از این مردان در نبرد کشته شدند. تعداد کسانی که مردند، کمتراز تعداد کسانی بود که حاضر بودند درصورت پیاده شدن سربازان آمریکایی در کشور ما، بمیرند. ضدحمله پیروزمندانه و خردکنندهٔ ما، فرصت آن را، به ایالات متحده نداد که حداقل شرایط سیاسی لازم برای توجیه تجاوز خود را بیافریند. از ۱۶ آوریل به بعد ما برای سوسیالیسم در کشورمان مبارزه می کردیم و من این را در همان شب حملهٔ تعیین کننده، به مردم گفتم.

اما در جواب به سنوال دیگر شما درباره کسانی که اجازه دارند به حزب بپیوندند، باید بگویم که همه مبارزاتی که قبلاً ذکر کردم، پیش از آغاز این روند اتفاق افتاده بود. مسأله به چه ترتیب بود؟ همه طبقات ممتازی که کنترل کلیسا را انحصاراً در اختیار داشتند، در مقابل انقلاب بودند. بنابراین وقتی که در زمان تشکیل حزب، ما کسانی را که به خدا اعتقاد داشتند، از عضویت مستثنی کردیم، آن ها را به عنوان ضدانقلابیون بالقوه مستثنی می کردیم، نه به عنوان افراد کاتولیك. این بدان معنی نیست که همه کاتولیك ها ضدانقلاب بودند.

ما مجبور بودیم در مورد ضروریات عقیدتی و آئینی بسیار سختگیر باشیم. ما دقیقاً خواستار آن نبودیم که فرد مایل به عضویت در حزب بی خدا باشد. ما تحت تأثیر باورهای ضدمذهبی نبودیم. آنچه ما می خواستیم، تقید کامل به مارکسیسم ـ لنینیسم بود. اوضاع و احوال آن روز، ما را آنقدر سختگیر کرده بود، چرا که مجبور

بودیم مراقب خلوص عقیدتی حزب باشیم. البته در اوضاع و احوالی که ما در آن به سرمی بردیم، این کار از نظر سیاسی ممکن بود، زیرا توده های وسیع مردم ـ کارگران، کشاورزان و کسان دیگری که از ما حمایت می کردند ـ کاتولیك های فعالی نبودند. از افراد خواسته نمی شد که برای عضویت در حزب، از اعتقادات خود دست بردارند. چنین فرض می شد که هر کس که به عضویت حزب درمی آمد، خط مشی و مرام حزب را از همه نظر می پذیرد.

آیا امکان وقوع چنین چیزی در یك کشور دیگر هم وجود داشت؟ نه. اگر در کشور ما، توده ها ـ توده های وسیع کارگران، کشاورزان و دانشجویان دانشگاه ـ مسیحیان فعالی بودند، ما نمی توانستیم یك حزب انقلایی را بر مبانی یی که ذکر کردم تشکیل دهیم؛ ما نمی توانستیم این کار را بکنیم. اگر توده ها، ضدانقلایی بودند، انقلاب هم نمی توانستیم بکنیم. البته چنین چیزی هیچ وقت نمی توانست واقعیت داشته باشد. اما از آن جا که اکثر کاتولیكهای فعال، افراد مرفهی بودند که از ضدانقلاب حمایت می کردند و کشور را هم ترك کردند، ما توانستیم ـ و مجبور هم بودیم ـ که یك قاعده اکید و اصولی را مقرر کنیم که عبارت بود از اینکه: مارکسیسم بودیم ـ که یك قاعده اید و اصولی را مقرر کنیم که عبارت بود از اینکه: مارکسیسم لنینیسم باید در همه ابعاد آن ـ اعم از ابعاد سیاسی، فلسفی و برنامه حزبی ـ پذیرفته می شد. این قاعده در نتیجه اوضاع و احوال، تعیین شد.

اگر از من بپرسید که «آیا حتماً باید این طور باشد؟» می گویم «نه، الزام ندارد. مطمئن هستم که لزومی ندارد که حتماً این طور باشد و از نظر تاریخی هم این طور نبوده است». در بعضی از کشورها، اکثریت عظیم مردم کاتولیك هستند. در لهستان این طور است و بسیاری از اعضای حزب کمونیست، کاتولیك هستند. این محدودیت، بخشی از سنت جنبشهای انقلابی، یا حتی جنبش کمونیستی نیست. در آمریکای لاتین که این طور نیست.

بتو: آیا به عنوان یک عضو حزب کمونیست کوبا، فکر می کنید در سومین کنگره حزب که در فوریه ۱۹۸۶ برگزار می شود، سرشت غیردینی حزب اعلام شود و انقلابیون مسیحی کوبایی هم مجاز خواهند بود که در آینده به حزب بپیوندند؟

کاسترو: کنگره به زودی برگزار می شود و من فکر نمی کنم که شرایط لازم برای چنین کاری هنوز در کشور ما ایجاد شده باشد. من این را خیلی صادقانه

می گویم. شما دارید درباره واقعه ای که قرار است در فوریه اتفاق بیافتد صحبت می کنید و تا آن زمان فرصت بسیار کوتاهی هست. من و شما درباره موضوعات زیادی صحبت کرده ایم و این هم یکی از آن هاست.

مادردوران همزیستی مسالمت آمیز و احترام متقابل بین حزب وکلیساها به سر می بریم. چند سال قبل، ما با کلیسای کاتولیك مشکلاتی داشتیم، اما این مشکلات حل شد و همه مسایلی که یك زمان وجود داشت، از میان رفت. ما از این مشکلات با کلیساهای پروتستان نداشتیم و روابط ما با آن مؤسسات همواره عالی بوده و هنوز هم همین طور است. ممکن است نه فقط کاتولیكها، بلکه بسیاری از اعضای فعال کلیساهای پروتستان هم بگویند «این قاعده ای که در مورد ما تبعیض روا می دارد، عادلانه نیست». در کشور ما عده کاتولیكها از پروتستانها بیشتر است، اما با این وصف پروتستانهای زیادی هم هستند و آنها همیشه روابط بسیار خوبی با انقلاب داشته اند.

من قبلاً گفته ام که باید کاری فراتر از هم زیستی در صلح، انجام دهیم. باید روابط نزدیك تر و بهتری برقرار شود. حتی باید بین انقلاب و کلیساها همکاری برقرار شود، چرا که به هرحال آن ها دیگر نمی توانند نماینده زمین داران، طبقه سرمایه دار و ثروتمندان باشند. من می توانم در این مورد از خود انتقاد کنم، و کلیساها هم باید از خودشان انتقاد کنند که چرا در خلال سالهای گذشته در این جهت فعالیت نکرده و خودمان را به هم زیستی و احترام متقابل راضی نگه داشته ایم.

همان طور که می دانید در قانون اساسی ما، احترام کامل به اعتقادات مذهبی شهروندان تصریح و ضمانت شده است. این فقط یك تاکتیك سیاسی نیست. به عنوان یك اصل سیاسی، احترام به معتقدان به باورهای مذهبی، کار صحیحی است، چرا که در دنیایی زندگی می کنیم که مؤمنین بسیاری در آن هستند و روبارویی میان انقلابها و اعتقادات مذهبی، کار درستی نیست.

زمانی که انقلابی رخ می دهد، ممکن است مخالفان و امپریالیسم از اعتقادات مذهبی به عنوان سلاحی علیه انقلاب استفاده کنند. چرا باید کار آنها را ساده کنیم تا از اعتقادات مذهبی یك کارگر، یك کشاورز، یا هر کس از اقشار کم درآمد، علیه انقلاب استفاده کنند؟ این کار از نظر سیاسی، اشتباه است. من به این مسأله، نه فقط

به عنوان یك مسأله سیاسی، بلكه به عنوان یك اصل، می نگرم.

این فقط یك مسأله مربوط به تاكتیك سیاسی نیست. من فكر می كنم حق هر شهر وند در مورد اعتقاداتش، باید در كنار حق وی در برخورداری از سلامتی، زندگی و آزادی و سایر حقوق وی، محترم شمرده شود. این بدان معنی است كه اعتقاد دارم هر فرد از حق مسلم داشتن یا نداشتن باورهای فلسفی و اعتقادات مذهبی، برخوردار است. عقیده دارم كه این برخورداری، علاوه بر حقوق بسیار دیگر، حق خدشه ناپذیر فرد است ـ یعنی مسأله فقط یك مسأله مربوط به تاكتیك سیاسی نیست. سئوال شما این بود كه آیا شرایط برای چنین وضعی موجود است یا نه. من فكر نمی كنم موجود باشد، زیرا ما آنچه را كه باید انجام می دادیم، نكرده ایم و در این جهت فعالیت نكرده ایم. اگر از من می پرسیدید كه «آیا این مسأله برای انقلاب اهمیت حیاتی دارد؟» می گفتم «نه، ندارد. زیرا انقلاب ما نیر وی سیاسی و عقیدتی عظیمی دارد». امااگر به این جو دست نیابیم، نمی توانیم بگوییم انقلابمان كامل است. زیرا تا وقتی كه موقعیت هایی وجود دارد كه در آن برخی افراد كه وظایف

بتو: البته، اما پیششرط چنین وضعی، حذف سرشت آئینی حزب است.

اجتماعی خود را دقیقاً مثل دیگران انجام می دهند، به علت اعتقادات مذهبی شان،

حقوقی را ندارند که دیگران از آن برخوردارند، انقلاب ما کامل نیست.

کاسترو: آنچه را که شما درباره ماهیت آئینی حزب می گوئید، نمی توانم بپذیرم، اما درك می کنم که نحوه برخورد شما به مسأله، تا حدودی مبنا دارد. اما یقیناً یك فرمول آئینی وجود ندارد. (دارم احساس خودم درباره این موضوع را به شما می گویم) زیرا این مسأله بخشی از فلسفهٔ ما نیست.

همان طور که توضیح دادم، اعتقاد دارم که این وضع ناشی از یك موقعیت تاریخی بود و من سعی ندارم که آن را به عنوان یك الگو عرضه کنم. من هم ترجیح می دهم همه کسانی که محاسن انقلابیون را دارند، متحد انقلاب باشند و همه، بدون توجه به هر نوع عقیده مذهبی که ممکن است داشته باشند، به یك اندازه مورد احترام باشند.

به همین دلیل است که می گویم نمی تواند آئینی باشد، چرا که در آن صورت ممکن است همان طور که شما می گوئید به نوعی مذهب شباهت پیدا کند. ما واقعاً

فکر نمی کنیم که مردم می توانند عدم اعتقاد به چیزی را مثل یك فلسفه، یا بی خدایی را مثل یك مذهب، راهنمای عمل قرار دهند.

من دارم به شما می گویم که چه اتفاق افتاد. من در آن شرکت داشتم و آنها ایده های من بود، نه ایده های کسان دیگر. همهٔ مسئولیت آن سخت گیری بر عهده من است. من این را انکار نمی کنم؛ من بودم که گفتم: «این کار در بعضی موقعیت های خاص، درست است. ما مجبوریم که خواستار خلوص کامل باشیم. ما باید خواستار چنین چیزی باشیم زیرا ایالات متحده دشمن ماست و ما را تهدید می کند؛ زیرا به یك حزب کاملاً یکپارچه نیاز داریم که در آن کوچك ترین شکاف یا کمترین عدم توافقی وجود نداشته باشد. ما به یك حزب قوی نیاز داریم، زیرا رودرروی یك دشمن بسیار قوی قرار گرفته ایم که می کوشد ما را از هم جدا کند؛ زیرا دشمنی داریم که از مذهب به عنوان یك ایدتولوژی علیه انقلاب ما استفاده می کند. به این دلیل است که کار باید به این ترتیب باشد». من بودم که این حرف ها را گفتم و مسئولیت آن را می پذیرم. اگر از نظر تاریخی کسی مسئول آن باشد، من هستم، زیرا من بودم که این پیشنهاد را مطرح کردم و از آن دفاع کردم. و حالا هم دارم ایده ها و دیدگاه هایم و دلائل تاریخی همهٔ این مسائل را توضیح می دهم و ضرورت کمك به ایجاد شرایط لازم برای پیشرفت در این زمینه را طرح می کنم، زیرا ۲۶ سال از پیروزی انقلاب گذشته است.

من می توانم از خودم، و به همان اندازه از کلیساهای کوبا \_ و عمدتاً کلیسای کاتولیك \_ انتقاد کنم که تلاش نکردیم شرایطی ایجاد کنیم که بقایا و آثار وضعی که ما را در گذشته مجبور به این سخت گیری در گزینش اعضای حزب می کرد، از میان برداریم.

به عنوان یك سیاستمدار و انقلابی، فكر می كنم كاری كه ما كردیم نباید به عنوان الگو قلمداد شود و كارها در بقیه كشورهای آمریكای لاتین باید به گونه ای دیگر باشد. من این را با یقین كامل می گویم و كوچكترین شكی ندارم.

بتو: در صحنهٔ داخلی کوبا، آیا معتقدید اینکه علیه مسیحیانی که میخواهند به روند انقلابی بپیوندند. در مدرسه، دانشگاه یا در فعالیتهای حرفه ای اعمال تبعیض شود، یا اینکه منحرف قلمداد شوند، غلط است؟ كاسترو: از نظر اصولى من نمى توانم با هيچ نوع تبعيضى موافق باشم. من اين را خیلی صریح می گویم. اگر از من پرسیده شود که آیا به نحو ظریفی علیه مسیحیان اعمال تبعيض مي شود، من خواهم گفت: «بله». صادقانه بايد بگويم «بله». اين چیزی است که هنوز نتوانسته ایم بر آن فائق آییم. این کار از روی عمد صورت نمی گیرد؛ با قصد قبلی و از روی برنامه خاصی نیست. اما وجود دارد و من معتقدم که باید بر این ضعف فائق آییم. اگر چه امپریالیسم هنوز ما را تهدید می کند و بسیاری از افرادی که آن جا هستند از بورژواها، زمین داران و اعضای طبقات ممتاز سابق اند که مذهب را به یك ایدئولوژی ضدانقلابی تبدیل كردند، باز هم باید شرایط مناسب ایجاد شود و بین دو طرف اعتماد پدید آید. ما قصد نداریم از کسانی که آن جا هستند \_ امپریالیستها و وابستگانشان \_ بخواهیم با ما همکاری کنند. ما از آنان چنین تقاضائي نداريم. اما بايد بگوييم لازم است شرايطي ايجاد شود كه استفاده آنان از مذهب به عنوان یك سلاح ضدانقلابی غیرممكن شود؛ و این به وسیله اعتماد و برادری که بین کلیه انقلابیون در کشور ما پدید می آید، عملی خواهد شد. نظرهایم را برای شما می گویم. من با هرگونه تبعیضی مخالفم. شما از من پرسیدید که آیا می توانیم در کنگره آینده، این کار را عملی کنیم. و من گفتم «نه، هنوز نه»، زیرا این مسأله باید برای همه اعضای حزب توضیح داده شود و همراه با آن ها تجزیه و تحلیل شود. خط مشی ما این نیست که از بالا، یا در گردهم آیی دفتر سیاسی و یا در ملاقات کمیته مرکزی بگوییم «باید این طور باشد» تا زمانی که شرایط لازم و آگاهی مناسب پدید نیامده است، من حتی نمی توانم ذکری از این مسأله بکنم یا اینکه به افراد بگویم: «بگذار او را به عضویت حزب درآوریم». باید دید چه توضیحی می توانم ارائه کنم. لازم است که اعضای حزب این توضیحات را بشنوند و آن را درك کنند، و من فكر مي كنم در اين مورد شما مي توانيد كمك مؤثري بكنيد. شما با سخنراني هايتان می توانید کمك كنید. بسیاری از كشیشهای مترقی دیگر در نیم كرهٔ ما هم می توانند کمك كنند. آن بخش از كليسا كه در آمريكاي لاتين به فقرا پيوسته است نيز مي تواند با نمونه هائی که از مبارزه در راه فقرا در بسیاری از کشورهای آمریکای لاتین آفریده، به ما کمك كند؛ نمونه هائی از نوع اسوه هایی كه در كشور شما، در نیكاراگوا، در السالوادور و در کشورهای دیگر، آفریده شده است. من فکر می کنم همهٔ شما می توانید به کلیساهای کوبا هم کمك کنید که در این راستا کار کنند.

این مسأله را نمی توان فقط با فکر من یا شما حل کرد. لازم است شما و من درباره آن فکر کنیم؛ اعضای حزب ما، کادرهای ما و اعضای کمیته مرکزی باید آن را درك کنند؛ مردم ما باید دربارهٔ آن فکر کنند، و کلیساهای کوبا نیز باید دربارهٔ آن فکر کنند. فکر می کنم باید در این جهت کار کنیم. این تماس ها و تبادل نظرها که من و شما إنجام داده ایم گام مهمی در این جهت است.

بتو: تا حالا فهمیده ام که در این جا تصمیمات از بالا تحمیل نمی شود. قبل از اینکه سئوالم را بپرسم، تأکید می کنم که از یك عضو حزب سئوال می کنم. نه از دبیر اول آن.

کاسترو: درست است. من هم به عنوان یك عضو حزب، یك انقلابی و نیز به عنوان یك رهبر حزبی ــ به عنوان دبیر اول حزب ــ به سئوالات جواب دادم.

## 法法法

چند دقیقه به ساعت ۱۰ بعدازظهر مانده بود که ضبط صوت را خاموش کردم. فرمانده قرار بود در میهمانی شام در خانهٔ سفیر آرژانتین حضور یابد. او قبل از ترك محل، یك هدیه زیبا به من داد. یك نسخه مجدداً چاپ شده از نخستین پوستر جنبش ۲۶ ژوئیه که نقاشی یی از صورت فیدل، و لولهٔ یك تفنگ در جلوی تصویر، بر آن نقش بسته بود. پوستر اصلی در سال ۱۹۵۹ چاپ شده بودروی پوستر، او نوشته بود: او هنوز به این مقصود نرسیده است، اما اگر کسی بتواند از من یك آدم مؤمن بسازد، آن کس فری بتو است. این پوستر را که اصل آن متعلق به سال های نخست انقلاب است، برادرانه به او تقدیم می کنم. فیدل کاسترو.



بعدازظهر شنبه ۲۵ ماه مه ۱۹۸۵، به جلسهای رفتم که در صومعهٔ ما در هاوانا برگزار می شد و ۴۰ تن از اعضای جوان فدراسیون دانشگاهی جنبش دانشجویان مسیحی در آن شرکت داشتند تا راجع به متنی در انجیل لوقا بحث کنند که در آن مسیح فرازی از اشعیای نبی را در کنیسهٔ ناصره می خواند (لوقا ۱۹ ـ ۴:۱۶): «و به ناصره جائی که پرورش یافته بود رسید و به حسب دستور خود در روز سبت به کنیسه درآمده برای تلاوت برخاست. آنگاه صحیفهٔ اشعیاء نبی را بدو دادند و چون کتاب را گشود موضعی را یافت که مکتوب است. روح خداوند بر من است. زیرا که مرا مسح کرد تا فقیران را بشارت دهم و مرا فرستاد تا شکسته دلان را شفا بخشم و اسیران را به رستگاری و کوران را به بینایی موعظه کنم و تا کوبیدگان را آزاد سازم. و از سال رستگاری و خداوند موعظه کنم».

«سال قبول»، هر ۵۰ سال یك بار، به سالی گفته می شد که همه کلیمیان باید در آن بدهی های خود را می پرداختند و یا از آن صرف نظر می کردند و بردگان را آزاد می کردند. این سال، نمادی از عدالت و بخشندگی خداوند بود.

ناظم جلسه پیشنهاد کرد که جوانان به گروه های کوچك تری تقسیم شوند و

معنای این فراز را در زندگی فرد در چارچوب جامعهٔ کوبا، بررسی و تحلیل کنند. من هم به یکی از گروه ها پیوستم و از آنچه گفته می شد یادداشت برداشتم.

«در کوبا مسیحیانی هستند که رهایی اجتماعی را از یك نظرگاه خودخواهانه، مورد سئوال قرار می دهند. آن ها نمی دانند در بقیه کشورهای آمریکای لاتین و جهان چه می گذرد. آن ها رهایی را جدی نمی گیرند. آن ها فکر می کنند رهایی ای که مسیح اعلام کرد، فقط رهایی روح است. آن ها فراموش می کنند که ما وظیفه داریم که نه تنها روح بلکه تمامیت انسان را آزاد کنیم. مسیحیان به ایمان و جامعه خود متعهد هستند. خداوند، خدای همه انسان ها، اعم از فقیر و غنی است. اما او ثروتمندان را فرا خواند تا اموال خود را با دیگران تقسیم کنند و آزادی تمام و کمالی فقرا و تکامل آن ها به عنوان انسان را اعلام کرد».

رئیس گروه، تفسیر خود را به پایان برد و سکوتی طولانی حکمفرما شد. شش نفر پیرامون من آرام نشسته بودند. مشاهده کردم که وضع در گروه های دیگری که نزدیك ما جلسه داشتند، این طور نیست. به شوخی گفتم: «اگر مایلید، من می روم تا شما بتوانید حرف بزنید».

یك مرد جوان، سرانجام سكوت را شكست: «مسیح آمد تا رهایی را اعلام كند، اما چرا مردم در سرزمین خود پیامبر، به سخنانش گوش فرا نهی دهند؟».

هیچ کس به این سئوال پاسخ نداد، اما همه درك می كردیم كه این سئوال خبر از ناراحتی بسیاری از مسیحیان جوان در كوبا می دهد، و علت آن این است كه آن ها به وسیله هم شاگردی ها یا رفقایشان، منحرف قلمداد می شوند؛ به نحوی كه گویا ایمان مذهبی، فی نفسه نوعی انحراف ایدئولوژیكی است.

من هم مختصراً نظر خود را گفتم: «آری، مسیح آمد تا برای ما رهایی کامل به ارمغان آورد. و از نظر او میان روح و جسم جدایی نیست. او نمی توانست فرد را جدا از جامعه در نظر بگیرد. او با شفای بیماران، نشان داد که خداوند دوستدار زندگی است. خداوند خواهان بیماری نیست و از فقر خوشحال نمی شود. ایمان ما فی نفسه ویرانگر است؛ اگر اعتقاد داشته باشیم که فقط یك خدا وجود دارد و او پدر همگان است، در آن صورت ما همه برادریم و هیچ گونه تبعیض اجتماعی یا نژادی بین ما قابل توجیه نیست. مبارزه برای تحقق برابری، مبارزه در راه تحقق برادری ای است

که خداوند خواستار آن است. زیرا وقتی که دست از مبارزه علیه موانعی برداریم که میان انسان ها شکاف ایجاد می کند، پدر بودن خداوند را انکار می کنیم».

یك جوان دیگر به سخن آمد: «امروز در كوبا یك جامعه سوسیالیستی وجود دارد که در آغاز، در آن میان مسیحیت و انقلاب، تقابل وجود داشت، و این رویار ویی، مثبت نبود. اما بسیاری از مسیحیان بر این احساس تلخی و جدایی فائق آمده و با بی دینان به گفت و شنود پرداخته اند. این گفت و شنود بر این واقعیت مبتنی است که در این کشور هیچ کس از گرسنگی نمی میرد. مردم از جیره بندی شکایت می کنند، اما على رغم تحريم اقتصادي، هيچ كس هيچ وقت گرسنه نمانده است. ما براي حل مشكلات مربوط به سلامتي خودمان مجبور نيستيم كه در صف به انتظار بايستيم. برای این منظور، بیمارستان و کلینیكهای چند منظوره داریم. وضع مثل کشورهای دیگر نیست که به کسانی که یول دارند مخارج دکتر را بپردازند اولویت داده شود. على رغم اينكه مردم مي گويند در آن كشورها دمكراسي وجود دارد، در آن جا نابرابری هست و مردم در فلاکت زندگی می کنند. این جا، در جامعهٔ ما، این مشکلات وجود ندارد، اما بسیاری از مسیحیان این را فراموش می کنند. آمریکای لاتین اینك با مشکل جدی بدهی های خارجی، روبروست. در متنی که ما خواندیم، مسیح از جشنی صحبت می کرد که پهودیان هر ۵۰ سال یك بار برگزار می کردند و در آن همهٔ بدهی ها بخشیده می شد و عدالت برقرار می گشت. فیدل نیز در مصاحبه اش با مجله اكسلسيور، وقتى كه گفت قروض خارجى غيرقابل يرداخت است، همان حرف مسیح را تکرار می کرد. وی با این کار، خواستار برگزاری یك جشن دیگر شد. و این يك ماركسيست است كه به عدالت فرا مي خواند. ما كوبايي ها بعضي اوقات، تمام وقت خود را صرف گله و شکایت می کنیم و فراموش می کنیم که در مقایسه با مشکلات کشورهای دیگر، نگرانیهای ما کم اهمیت و جزئی است».

در جلسه عمومی هم، که همان ایده ها را مورد بررسی قرار داد، شرکت کردم و به سخنرانی کوتاهی گوش کردم که یك پر وتستان جوان در بارهٔ مرمت فرهنگی کلیسا ایراد کرد. از من خواسته شد که درباره اوضاع در برزیل بگویم. من هم بعضی از اطلاعاتی را که خوئلمیر بتینگ در اختیار فرمانده کاستر و گذاشته بود تکرار کردم و درباره بعضی مسایل دیگر، بررسی عمیق تری ارائه دادم. به فاصله کمی پس از آن از

طرف دفتر کاخ انقلاب تلفنی به من اطلاع داده شد که خود را برای سومین قسمت مصاحبه آماده کنم.

تقریباً ساعت ۸ بعدازظهر بود که به دفتر رهبر انقلاب کوبا رفتم؛ فیدل با شوخ طبعی تمام گفت: «این مصاحبه از ریاضت های معنوی، دشوارتر است». در پاسخ گفتم: «فرقش این است که در آن ممارست های یسوعی، شما فقط گوش می دادید، ولی حالا این منم که می شنوم» بعد پشت میز نشستیم و شروع کردیم. بتو: فرمانده امروز سومین قسمت گفتگو را آغاز می کنیم. اجازه بدهید از تاریخ مبارزات شما برای پیروزی انقلاب کوبا بگذریم و به رابطه درونی کلیسا، حکومت و دولت در کوبا بپردازیم.

من دو سئوال دارم. اول آن که ملاقات شما با اسقف های آمریکایی که در ژانویه گذشته در این جا برگزار شد، چگونه بود؟ دوم آن که رابطه شما در حال حاضر با کلیسای اسقفی کوبا چگونه است؟

کاسترو: فکر می کنم ملاقات با اسقف های ایالات متحده خوب بود، آنها از کشور ما دیدار می کردند و ما ترتیبی دادیم که از جاهای متعددی در جزیره بازدید کنند. آنها به سانتیاگو د کوبا رفتند و در برنامه ای که توسط اسقف های کوبایی ترتیب داده شده بود، در فعالیت های مختلف شرکت کردند. به عنوان بخشی از آن برنامه، یك روز هم به فعالیت هایی اختصاص یافته بود که تحت سرپرستی حکومت کوبا انجام می شود. یعنی برنامه ای که توسط دولت سازمان یافته بود. برنامه آن روز از صبح زود آغاز شد و شامل چند بازدید بود. آن ها به مرکز کهن هاوانا برده شدند که یونسکو آن را بخشی از میراث تاریخی جهان اعلام کرده و طرح مرمت و احیای آن در دست اجرا است. آن ها بعداً از یك بیمارستان مدرن در شهر بازدید کردند. آن ها هم چنین به یك هنرستان که ۴۵۰۰ دانش آموز دارد و در حومه های هاوانا واقع است رفتند. سپس برای بازدید از یك نوع مؤسسه آموزشی جدید، که مدرسه ای در مناطق روستایی است رفتند.

این یکی از مهم ترین مراکز آموزشی است که سال ها قبل، و بعد از پیروزی انقلاب، تأسیس شده است. آن ها یکی از قدیمی ترین این مؤسسات را دیدند و با دانش آموزان نیز تماس گرفتند. بعدازظهر آن روز، ما ملاقاتی داشتیم که چندین ساعت به طول انجامید. سپس به میهمانی کوچکی که من به افتخار آن ها برگزار کرده بودم رفتیم که علاوه بر آن ها، اسقف های کوبایی و بعضی از راهبه ها، که در فعالیت های اجتماعی شرکت دارند، نیز به آن دعوت شده بودند. پس از پذیرایی چون بحث های ما تمام نشده بود گفتگو را از سرگرفتیم.

بتو: چند وقت بود که اسقفهای کوبایی را ملاقات نکرده بودید؟

کاسترو: خوب، آخرین باری که من بعضی از آن ها را ملاقات کرده بودم، در خلال دیدار جسی جکسون از کوبا بود. گردهم آیی به احترام مارتین لوترکینگ، توسط کلیساهای پروتستان برگزار شده بود و کلیسای کاتولیك نیز در آن شرکت داشت.

جکسون از من دعوت کرد سخنرانی وی را در آن جا بشنوم، آنها از من خواستند چند کلمه ای صحبت کنم، و من هم با رغبت این کار را کردم. در آن مناسبت، با عده ای از رهبران کلیسا، از جمله بعضی از رهبران کاتولیك، سلام و احوال پرسی کردم.

من قبلا چیزهایی درباره مواضع کلیسای کاتولیك ایالات متحده می دانستم. چرا که در آن جا تجمعی از اسقفهای پرارج هستند و من فکر می کنم درباره موضوعات مهم عصر ما، مواضع صحیح، و شجاعانه ای اتخاذ کرده اند. برای نمونه می توانم به توجه آنها به صلح و مخالفتشان با مسابقه تسلیحاتی اشاره کنم. آنها هم چنین تزهایی با ماهیت اخلاقی در ارتباط با استفاده از سلاحهای هسته ای بخصوص استفاده از این سلاحها، علیه شهرها و جمعیت غیرنظامی - تدوین کرده اند، آنها نگرانی جدی خود را در مورد فقر که هنوز هم گریبان گیر میلیون ها تن از شهر وندان ایالات متحده است، نشان داده و موضع معقولی در قبال این مسأله اتخاذ کرده اند. آنها نگران سیاست مداخله جویانه ایالات متحده در آمریکای اتخاذ کرده اند. آنها نگران سیاست مداخله جویانه ایالات متحده در آمریکای اتن هم هستند، و با آن مخالف اند، آنها علاوه بر موارد فوق، نگران فقر و سایر مشکلات دنیای توسعه نیافته نیز هستند. آنها از فقر وحشتناکی که میلیاردها نفر در جهان سوم از آن رنج می برند، آگاهند، من فکر می کنم این موارد، مواردی با اهمیت اساسی است.

من علاقمند بودم که با آنها راجع به همه این موضوعات و موارد دیگری که آنها مایل بودند، به گفتگویی بی پیرایه بپردازم. آنها در مورد کوبا، علاقه داشتند که راجع به روابط کلیسا و دولت،عقاید و مواضع ما، چیزهایی بدانند و علاوه بر این ها آنها خواهان نیل به نزدیکی و تفاهم بیشتر، میان کلیسا و انقلاب بودند. من، قریب به همان مضامینی که دیر و زبرای شما شرح دادم، ریشه های اختلافات و تضادهایی را که پدید آمده بود، توضیح دادم. هم چنین تحلیل تاریخی صریح و صادقانه ای دربارهٔ آن حوادث سیاسی و انقلابی ارائه دادم و در برخی از موارد آن را با تکامل تاریخی کلیسای کاتولیك مقایسه کردم. به آنها گفتم که احساس می کنم، چیزهای مشترك زیادی بین انقلاب و کلیسا وجود دارد.

بتو: مثلًا چه چیزی؟

کاسترو: اول میخواهم از مسایل حساس شروع کنم. زمانی بود که من می گفتم: «ما در مواقعی جزم اندیش بوده ایم. اما شما هم جزم اندیش بوده اید بعضی وقت ها بیشتر از ما جزم اندیش بوده اید. هیچ نهاد دیگری در تاریخ به اندازه کلیسای کاتولیك جزم اندیش نبوده است» به آن ها گفتم که انقلاب ها بعضی مواقع انعطاف ناپذیر بوده اند، اما هیچ نهاد دیگری در تاریخ بیش از کلیسای کاتولیك متحجر و انعطاف ناپذیر نبوده است، این تحجر، انعطاف ناپذیری و عدم تحمل عقاید دیگران، در طول قرن ها، به ایجاد مؤسساتی منتهی شده است که به عقایدی از قبیل سوزاندن مردم، به خاطر داشتن عقاید مخالف کلیسا، پای بند بوده اند. من کارهای تورکمادا را به آن ها یادآوری کردم و نیز دانشمندان و متفکرانی را که به خاطر مخالفت با کلیسا، زنده زنده سوزانده شدند.

بتو: تورکمادا هم مثل من یك دومینیكن بود. اما اینکه جیور دانو برونو، توماس دو کامهانیا، ساونارولا و دومینیكن های دیگری که مثل بارتولومه، دولاس کاساس، برای آزادی مبارزه کردند هم برادران دینی من بودند مرا تسکین می دهد.

کاسترو: فکر نمی کنم، فقط به این خاطر که کامپانیا یك دومینیکن بود، شما هم یك کمونیست ناکجا آبادی می شوید.

بتو: نه، توقع ندارم که یك ناکجاآبادی باشم. اما در هر حال فکر می کنم که کمونیسم عناصر زیادی از ناکجاآباد در خود دارد و در الهیات، ما چیزهایی را که با ایده آلهای ذهنی ارتباطی داشته باشد، قلمرو خداوند می نامیم. به محض این که تضادی نباشد و دولت دیگر وجود نداشته باشد، فکر می کنم به قلمرو دیگری از کیفیات معنوی در زندگی انسان خواهیم رسید.

کاسترو: با شما موافقم، زیرا این درست است که هر انقلاب، امیدها و رؤیاهایی در مورد چیزهای بزرگ دارد. بسته به میزان ناکجاآباد گرایی که در هر عقیده انقلابی وجود دارد، ممکن است همه این رؤیاها تحقق پیدا نکند. من فکر می کنم که مسیحیت هم عناصر ناکجاآبادی دارد، همان طور که سوسیالیسم و کمونیسم هم دارد. اما با توجه به تجربه شخصی خودم از آنچه در ۲۶ سال گذشته در کشور ما اتفاق افتاده است، می توانم به شما بگویم که واقعیات جامعه ما از حد رؤیاهایمان هم فراتر رفته است. ما نه یك مرحله ناکجاآبادی، بلکه چیزی کمتر از آن رؤیاهایمان هم فراتر رفته است. ما نه یك مرحله ناکجاآبادی، بلکه چیزی کمتر از آن را پشت سر گذاشته ایم. یعنی رؤیاهای ما، از رؤیاهای ناکجاآبادی کوچکتر بود، اما واقعیتی که خلق کردیم از آن فراتر رفت.

راستش نمی دانستم که تور کمادا، به فرقه شما تعلق داشت، اما شما نامهای بزرگ و پرارجی را ذکر کردید که مرا بسیار خوشحال می کند. من با اسقفها با یك روحیه انتقادی و جدلی صحبت نکردم، بلکه تدقیق در تجر به های تاریخی و وقایع را مدنظر داشتم. به آن ها گفتم، که چیزهای مشتر کی وجود دارد، اینکه ما تقریباً تمامی فرامین خدا را به طور کامل می توانیم دنبال کنیم، و اینکه این فرامین خیلی با اصول ما شباهت دارد. کلیسا می گوید: «نباید دزدی کنی» و ما هم این اصل را به طور اکید اجرا می کنیم. یکی از اصول انقلاب ما، جلوگیری از دزدی، سوءاستفاده و فساد است. کلیسا می گوید: «همسایه ات را به اندازه خودت دوست بدار» این دقیقاً همان چیزی است که ما سعی می کنیم به واسطه احساس همبستگی انسانی تبلیغ کنیم. این همبستگی و این روحیه برادری در میان انسانها که یکی از باارزش ترین اهداف ماست، جوهر سوسیالیسم و کمونیسم است.

کلیسا می گوید: «شهادت دروغ نباید بدهی» خوب، دروغ و فریب از چیزهایی است که ما به شدت آن را تقبیح می کنیم و با آن مقابله می کنیم. کلیسا مثلاً می گوید «به زن همسایه نباید نظر داشته باشی» ما اعتقاد داریم که یکی از اجزاء اخلاقی روابط میان انقلابیون، احترام به خانواده و احترام به همسر رفیق انسان، به قول

شما، زن همسایه است، اینکه کلیسا روحیه فداکاری و ریاضت را تقویت می کند، یا اینکه به فروتنی فرا می خواند، دقیقاً همان چیزی است که ما در ذهن داریم هنگامی که می گوییم وظیفه یك انقلابی است که فداکار باشد، و ریاضت بکشد و ساده زندگی کند.

بتو: من، تعریف قدیس ترزا را می پسندم که می گوید: «فروتنی، متعهد بودن به حقیقت است».

میل دارم این نکته را هم اضافه کنم که به نظر می رسد که شما به یکی دیگر از فرامین مهم نیز توجه دارید، و آن این است که «نام خدای خود را به عبث مبر»؛ این دقیقاً کاری است که ریگان و بسیاری از دولت های سرمایه داری انجام می دهند؛ یعنی بیهوده به نام خدا متوسل می شوند. من سیاست های عادلانه ای را که به نام ایدئولوژی ها و اصول انسانی اجرا می شود ترجیح می دهم. سیاست های ایدئولوژی ها و اصول انسانی اجرا می شود ترجیح می دهم. سیاست های مرا در این مورد بیشتر می کند این است که بت پرستی در پدیده های مذهبی هم وجود دارد و این حقیقتی است که در انجیل هم به آن توجه شده است. بسیاری از مردم به الهه هایی اعتقاد دارند که عموماً حضرت مسیح نیست. مثلاً یقین دارم که بین خدایی که کارگران و کشاورزان آمریکای لاتین به آن اعتقاد دارند و خدای ریگان و ژنرال های جنایتکار شیلی، از قبیل پینوشه، هیچ گونه شباهتی وجود ندارد. این دو مفهوم متفاوت هستند، و یکی از این مفاهیم چیزی جز بت پرستی نیست. ملاك دو مفهوم متفاوت هستند، و یکی از این مفاهیم چیزی جز بت پرستی نیست. ملاك کتاب مقدس در تعریف مفهومی که غیر از بت پرستی است، تعهد به دوست داشتن کتاب مقدس در تعریف مفهومی که غیر از بت پرستی است، تعهد به دوست داشتن

کاسترو: فکر می کنم شما مثالهای بسیار روشنی را ذکر کردید. می توانیم بگوبیم که نه تنها بت پرستی بلکه نفاق هم تا حدود زیادی در این قضایا دخیل است. همان طور که به شما گفتم، من از دروغ متنفرم، و هرگز دروغ نگفته ام ـ نه به مردم و نه به هیچ کس دیگر؛ زیرا کسی که دروغ می گوید خود را بی ارزش و خوار می کند؛ خود را می فروشد؛ خود را بی مقدار می کند. معذالك من شاهد بوده ام که در سیاست ایالات متحده، نه فقط ریگان بلکه سایر مجریان نیز به طور منظم، هر روز به

عمد و آگاهانه به دروغ متوسل می شوند ـ نه فقط یك روز، بلکه هر روز.

شما به بعضی «آقایان محترم»، مثل پینوشه اشاره کردید. ادعا می شود که پینوشه مرد مؤمنی است؛ مؤمنی که وجدانش مرگ هزاران نفر از مردم کشورش را می پذیرد؛ هزاران انسان شکنجه شده و گم شده و به قتل رسیده. مردم از سرکوب وحشتناك رنج می برند و مجبورند فداكاری های بزرگی بکنند. شیلی بالاترین نرخ بی کاری را در آمریکای لاتین دارد، و این بالاترین نرخی است که تاریخ آن کشور به خود دیده است.

شاید ما نتوانیم همه رنجی را که بر اثر اجرای سیاستی که در خدمت ثر و تمندان و امپریالیسم بر میلیون ها نفر از مردم تحمیل شده است، درك کنیم. جنگ و یتنام که در ان بیش از همهٔ بمب هایی که در جنگ جهانی دوم فر و ریخته شده بمب بر سر مردم فر و د آمد، جان میلیون ها نفر را گرفت. شك نیست که این جنگ، مثالی از ایمان مسیحی نبود. آن جنگ هم مملو از دروغ بود. واقعه خلیج تونکن، کلاً دروغ بود. همه بهانه هایی که برای به راه انداختن جنگ آورده شد، بهانه های جعلی بود.

این آن چیزی است که ما در تك تك بیانیه ها و اعلامیه های دولت ایالات متحده راجع به آمریکای جنوبی، السالوادور و نیکاراگوا می بینیم. نمی خواهم راجع به کوبا چیزی بگویم، زیرا ایالات متحده ۲۶ سال است که راجع به کوبا دروغ می گوید. این افراد که برای ارتکاب این جنایات به نام خدا متوسل می شوند، به شدت ریاکارند.

بتو: مرا ببخشید فرمانده؛ من هم آن خدایی را که شما مارکسیست ـ لنینیست ها انکار می کنید، انکار می کنم؛ خدای سرمایه، خدای استثمار، خدایی که میسیونرهای اسپانیایی و پرتغالی به نام او به آمریکای لاتین آمدند و سرخ پوستان را قتل عام کردند؛ خدایی که پیوندهای بین کلیسا و دولت بورژوایی را توجیه و تقدیس کرد؛ خدایی که امروز هم دیکتاتوری های نظامی ای از قبیل دیکتاتوری پینوشه را مشروعیت می بخشد. من هم آن خدایی را که شما انکار می کنید، و مارکس در زمان خود آن را تقبیح کرد، انکار می کنم. آن خدا، خدای انجیل و خدای مسیح نیست.

ملاكهای انجیل در مورد كسی كه واقعاً اراده خداوند را تحقق می بخشد، در فصل ۲۵ انجیل متی آیهٔ ۳۵ ذكر شده است: «زیرا چون گرسنه بودم مرا طعام دادید.

تشنه بودم سیرابم نمودید» و امروز می توانیم اضافه کنیم که: من جاهل بودم، تو مرا به مدرسه فرستادی؛ بیمار بودم، تو به من بهداشت ارزانی داشتی؛ خانه نداشتم و تو به من سرپناه دادی. مسیح سپس نتیجه گیری می کند «هر آینه بشما می گویم آنچه به یکی از این برادران کوچك ترین من كردید به من كرده اید».\*

من همین الان از ملاقات گروهی از دانشجویان مسیحی کوبایی می آیم. آن ها از من خواستند چند کلمه ای صحبت کنم و یکی از آن ها از من پرسید در باره مسیحی بودن در جامعه ای که بسیاری از مردم بی خدا هستند، چه فکر می کنم. به او گفتم «فکر نمی کنم مسألهٔ بی خدایی، مسأله ای مربوط به مارکسیسم باشد. این مسأله ای است که در میان ما مسیحیان وجود دارد. بی خدایی هست، زیرا ما مسیحیان، در طول تاریخ قادر نبوده ایم ایمان مان را به گونه ای منسجم عرضه کنیم. مسأله از این جا آغاز شد. اگر تحلیل کنید که کلیسا، تحت لوای پاداش اخروی، با توجیه استثمار در روی زمین چه کرده است، آن وقت به اساس بی خدایی پی خواهید برد».

میخواستم بگویم که از نقطه نظر کتاب مقدس، جوامع سوسیالیستی که وضع زندگی بهتری برای مردم ایجاد می کنند، ناخودآگاه، آنچه را که ما مردان خدا مشیت خداوند در تاریخ می نامیم، تحقق می بخشند.

کاسترو: بعضی از چیزهایی که می گویید بسیار جالب است. در گفتگویی که با اسقفهای ایالات متحده داشتم ـ و منجر به این تبادل نظر با شما شد ـ بر نکاتی تأکید کردم که در آموزشهای مسیحی عموماً یافت می شود؛ چیزهایی که در دوران کودکی و نوجوانی به من آموخته شده بود. مثلاً کلیسا شکم پرستی را تقبیح می کند؛ سوسیالیسم و مارکسیسم ـ لنینیسم هم به همان شدت این کار را تقبیح می کند. خودخواهی یکی از آن چیزهایی است که ما خیلی از آن انتقاد می کنیم؛ کلیسا هم آن را تقبیح می کند. در مورد حرص و طمع هم، ما و کلیسا ملاكهای مشترکی داریم. در گفتگو با اسقفهای آمریکا، حتی این را هم افزودم که همان طور که آنها مبلغینی مثلاً به آمازون می فرستند تا در اجتماعات سرخ پوستان زندگی کنند یا به جذامیان یا بیماران در بسیاری از مناطق جهان کمك کنند، ما هم فعالان

انجیل متّی باب ۲۵، آیه ۴۱ و ۴۰ ـ م.

انترناسیونالیست خود را داریم. هزاران کوبایی به مأموریت های انترناسیونالیستی رفته اند. مثلاً به آموزگاران کوبایی که به نیکاراگوا رفته اند اشاره کردم. ۲ هزار آموزگار که در وضع زندگی بسیار سخت کشاورزان نیکاراگوا با ان ها سهیم شدند. یک جنبه بسیار جالب این قضیه این است که تقریباً نیمی از آموزگاران کوبایی که به نیکاراگوا رفتند، زنانی بودند که بسیاری از آن ها خانواده و فرزند دارند. آن ها خانواده خود را برای دو سال ترك کردند تا به دور افتاده ترین و جدامانده ترین نقاط در کوهستان ها و مراکز روستایی نیکاراگوا بروند و در کلبه هایی با سقف چوب و پوشال، در کنار دانش آموزان خود زندگی کنند و همان غذایی را بخورند که آن ها می خورند. در بعضی موارد، خانوادهٔ روستایی ـ زوج متأهل و فرزندان آن ها ـ، آموزگار و احشام، همه زیر یك سقف زندگی می کردند.

زمانی رسید که ما در مورد سلامتی این آموزگاران نگران شدیم. سعی کردیم برای آنها مقداری غذا بفرستیم؛ درباره سلامتی و تغذیه آنها نگران بودیم، اما نتوانستیم مشکل را حل کنیم. ما سعی کردیم، اما نتوانستیم. هیچ یك از آموزگارانی که مقداری شکلات یا شیرخشك یا شیر آب رفته، دریافت کرد، به خاطر آن که بچهها چیزی نداشتند، آن را نخورد. آن ها هر آنچه را که دریافت می کردند بلافاصله با بقیه تقسیم کردند.

وقتی ما از داوطلبان اعزام به آنجا خواستیم ثبت نام کنند، ۲۹۰۰۰ نفر ثبت نام کردند. و وقتی که بعضی از آنها در نیکاراگوا کشته شدند، ۱۰۰۰۰ نفر دیگر داوطلب شدند. من نمی دانم کدام جامعهٔ دیگر در آمریکای لاتین می تواند دیگر داوطلب شدند. من نمی دانم کدام جامعهٔ دیگر در آمریکای لاتین می تواند ۱۰۰۰۰ آموزگار را برای کار در آن اوضاع بسیج کند. مطمئن نیستم که بتوانند مدند، ۱۰۰ نفر را داوطلبانه و به میل خود، آن گونه که آموزگاران ما کردند، بسیج کنند. کشور کوچکی مثل کوبا با ۱۰ میلیون جمعیت، ۱۰۰ هزار آموزگارزن و مرد داشت که حاضر و مایل بودند در آن جا کار کنند. آموزگاران ما در آفریقا، در کشورهایی مثل آنگولا، موزامبیك و اتیوپی، و در آسیا هم در جمهوری دمکراتیك خلق بمن، حضور دارند. در حدود ۱۵۰۰ پزشك ما در مناطق دورافتاده آسیا و آفریقا کار می کنند. دهها هزار کوبایی به انجام وظایف مختلف انترناسیونالیستی مشغولند. من به اسقفها گفتم «کلیسا مبلغین خود را دارد؛ ولی ما انترناسیونالیست های

خود را داریم. شما روحیه از خودگذشتگی و سایر ارزشهای اخلاقی را ارج می نهید، ما هم همان ارزشها را می ستاییم، تشویق می کنیم و می کوشیم به مردم خود معرفی کنیم». این را هم گفتم که؛ «ببینید! اگر قرار باشد کلیسا دولتی مبتنی بر این اصول ایجاد کند، دولتی مانند دولت ما تشکیل خواهد داد».

بتو: بله، اما امیدوارم کلیسا دوباره چنین کاری را نکند و چپ مسیحی نکوشد جای راست مسیحی را بگیرد.

کاسترو: خوب، من هم دقیقاً پیشنهاد نمی کردم که اسقف ها یك دولت تشکیل دهند. به آنها گفتم که اگر دولتی بر طبق احکام مسیحی تشکیل می دادند، دولتی نظیر ما می ساختند. به آن ها گفتم «شما در دولتی که اصول مسیحی بر آن حاکم، باشد، قطعاً قمار را مجاز نخواهید شمرد. شما در چنین دولتی، گدا نخواهید داشت؛ کوبا تنها کشور آمریکای لاتین است که در آن گدا پیدا نمی شود. شما اجازه نمی دهید یك کودك خرد، بی سرپرست یا گرسنه بماند؛ حتی یك بچه هم در کشور ما رها نمی شود یا گرسنه نمی ماند. شما اجازه نمی دهید پیران بدون کمك و دستیاری بمانند؛ در کوبا همه سالخوردگان کمك و یاری می شوند. در کشوری که شما می سازید، نرخ بیکاری بالا نخواهد بود؛ در کوبا بیکاری وجود ندارد. شما مصرف مواد مخدر را ممنوع می کنید.

در کشور ما اعتیاد به مواد مخدر ریشه کن شده است. شما فحشا را مجاز نمی شمارید که زنان را وادار می کند بدن خود را برای گذران زندگی بفروشند؛ در کشور ما فحشا ریشه کن شده است و تبعیض براساس جنسیت از میان رفته است و به این ترتیب زنان می توانند کار کنند، در شرایط بهتری زندگی کنند و نقش سرآمدتری در جامعه داشته باشند. ما با فساد، دزدی و سوءاستفاده مبارزه کرده ایم. همه این مشکلاتی که ما با آن مبارزه کرده ایم؛ همهٔ این مسایلی که ما حل کرده ایم، همان مسایلی است که کلیسا هم اگر می خواست یك دولت مدنی مبتنی بر احکام مسیحی تشکیل بدهد، می کوشید آن را حل کند».

بتو: تنها مسأله این است که ما بازهم بانك می داشتیم، و من از اینکه کلیسا بانك داشته باشد خوشم نمی آید.

كاسترو: خوب، بانك ها به كليسا تعلق پيدا نمي كنند؛ به تملك دولتي كه كليسا

تشكيل مي دهد، درمي آيند. بانك ها به دولت تعلق خواهد داشت، نه به كليسا. گفتگوی ما به طور کلی راجع به این مطالب بود. این موضوعات را مورد بررسی عميق قرار داديم. آن ها طبيعتاً به جنبه هاي عملي تر امور و مسايل موردتوجه كليسا هم علاقمند بودند. می خواستند بدانند چگونه می توانند کلیسا را یاری کنند و به آن کمكهای مادی برسانند. من توضیح دادم كه ما به طور كلی در امر ترمیم و نگهداری بسیاری از کلیساهای کاتولیك، مجموعه ای از کلیساها که آن را جزء میراث فرهنگی خود مي دانيم، كمك مي كنيم. گفتم ما اين كمك ها را مي كنيم، اما مخالفتي نداريم كه آنها برای سایر اماکن و ابنیه مذهبی کمك ارسال کنند. آنها خصوصاً به بهبود روابط کلیسا و دولت، علاقمند بودند. من برای آن ها راجع به مطالبی صحبت کردم که شباهت زیادی به مطالبی داشت که دیروز برای شما توضیح دادم. از جمله اینکه در ابتدا مشکلاتی پدیدار شد و بعد حل شد، اما به همین جا بسنده کردیم و روابط در حدهمزيستي متوقف شد و اين مسئوليت متقابل ما بود كه از اين حد، جلوتر برويم. به آن ها گفتم که در نظر دارم با مسئولین کلیسای اسقفی کوبا ملاقات کنم. همان روز در خلال میهمانی، راجع به این موضوع صحبت کردیم و به آن ها گفتم که در آینده با آن ها ملاقات خواهم کرد. این ملاقات هنوز انجام نشده است، زیرا من کارهای خیلی زیادی داشته ام و می خواستم مقداری وقت صرف این موضوع کنم.

در اینده با ان ها ملاقات خواهم کرد. این ملاقات هنوز انجام نشده است، زیرا من کارهای خیلی زیادی داشته ام و می خواستم مقداری وقت صرف این موضوع کنم. شاید یك ملاقات کافی نباشد. بعلاوه فکر کردم چون قرار است با مسئولین کلیسای اسقفی ملاقات کنم خوب است با مقامات کلیساهای دیگر هم ملاقات کنم. من به بقیه کلیساها، پیشنهاد یك ملاقات را داده بودم و با راهبههایی که آن جا بودند راجع به ایدهٔ ملاقات با مقامات کلیسا صحبت کرده بودم. ما با خواهران راهبه ای که خدمات اجتماعی خاصی را ارائه می دهند، تماس دائمی داریم.

مثلاً بعضی از گروه های مذهبی هستند که در بیمارستان ها و خانه سالخوردگان کار می کنند. یك بیمارستان جذامیان هم هست ـ اگرچه جذام در کشور ما در حال ریشه کن شدن است. این بیمارستان خیلی وقت پیش تأسیس شد و راهبه ها همیشه در آن کار کرده اند. راهبه های دیگر در سایر مؤسسات درمانی کار می کنند. مثلاً در هاوانا یك مرکز نگهداری از کودکان دارای نواقص مادرزادی هست. راهبه ها و کمونیست ها در آن جا دوش به دوش هم کاو می کنند.

من از کار این خواهران مذهبی، بسیار تقدیر می کنم و این را فقط به شما نمی گویم؛ آن را در سخنرانی های عمومی هم گفته ام. بعضی وقت ها کارها را مقایسه کرده ام. بعضی از خانه های سالمندان که توسط راهبه ها اداره می شود، اقتصادی تر و كارآمدتر از خانه هايي است كه توسط دولت اداره مي شود. آيا اين بدان دليل است که ما آدم هایی که حاضر باشند شب و روز کار کنند، نداریم؟ خیر. بی انصافی است اگر نگویم که هزاران پرستار، پزشك، تكنیسین بهداشت و سایر كاركنان بیمارستان هستند که دقیقاً مثل همان خواهران خیّر، کار سخت و پرمشقت را با عشق و علاقه انجام می دهند. اما علاوه بر از روی علاقه کار کردن، راهبههای عضو گروه خواهران نیکوکار و اعضای سایر فرقه های مذهبی در استفاده از منابع بسیار سخت گیری می کنند. آن ها خیلی مقتصد هستند و مؤسساتی که آن ها اداره می کنند بسیار با صرفه است. این را می گویم، چون بسیار خوشحالیم که از این مؤسسات حمایت کنیم. مخارج مؤسساتی که توسط وزارت بهداشت عمومی اداره می شود توسط دولت پرداخته می شود. دولت همچنین بخش مهمی از هزینه های خانه های سالخوردگان را که توسط راهبه ها اداره می شود نیز می پردازد. یکی از منابع درآمد این مؤسسات، عبارت است از کمكهای سالمندانی که بازنشسته می شوند و همه یا بخشى از مستمرى خود را به اين خانه ها اهدا مي كنند؛ اما از زمان پيروزي انقلاب كليه اين خانه هاى سالمندان كه توسط راهبه ها اداره مى شود، از حمايت كامل دولت برخوردار بوده است. این مؤسسات هیچ چیز کم ندارد و به چیزی هم محتاج نیست. از گروهی از رفقا که مستقیماً با من کار می کنند خواسته ام از بیمارستان ها و خانه های سالخوردگان بازدید کنند و مشکلات آن ها را مشخص کنند و کمك کنند این مشکلات حل شود. یکی از رفقا به طور منظم از خانه های سالخوردگان که توسط راهبه ها اداره می شود، بازدید می کند و هرچیز که آن ها در طول این سال ها خواسته اند \_ اعم از مصالح ساختمانی، وسایل حمل و نقل و هر چیز دیگر \_ بلافاصله در اختیارشان گذاشته شده است.

هر وقت یك مدیر عادی یا رفیقی كه یك مؤسسهٔ دولتی را اداره می كند منابع مادی درخواست می كند ـ حتی اگر عضو حزب كمونیست باشد ـ همیشه می دهم در باره این درخواست بحث و بررسی شود و تحقیق انجام گیرد، اما هیچ وقت در

مورد درخواست راهبههایی که این مؤسسات را اداره می کنند، بررسی و تحقیق نکرده ام. چرا نه؟ زیرا آنها هیچ وقت بیش از آنچه که نیاز دارند، درخواست نمی کنند. برعکس، آنها اغلب کمتر از آنچه نیاز دارند، درخواست کرده اند. آنها خیلی مقتصد هستند. در خلال یکی از جلسات مجمع ملی، من درباره این خانههای سالخوردگان صحبت کردم و با ارائه یك بررسی مقایسه ای از هزینهها، گفتم که راهبهها، کمونیستهای نمونه هستند. این مطلب از تلویزیون در سراسر کشور پخش شد. همیشه از این صحبت کرده ام که رفتار راهبهها، الگویی است که کمونیستها باید از آن پیروی کنند، زیرا آنها همهٔ آن مشخصاتی را دارند که ما میخواهیم اعضای حزب مان داشته باشند.

علاوه بر این، آنها از تجربه خود استفاده می کنند و این یکی از دلایلی است که هزینه خانه های سالخوردگان که توسط راهبه ها اداره می شود، کمتر است. البته این بدان معنی نیست که هر کس آن جا کار می کند راهبه است. آنها از کارگران عادی استفاده می کنند که در آشپزخانه، یا در کارهای ساختمانی یا جاهای دیگر، کار می کنند.

در آغاز انقلاب، یکی از ضوابطی که تقریباً به طور خودجوش تثبیت شد، حذف کار چند شغله بود. افراد در بعضی از مراکز کار، دم یك زمان چند کار را انجام می دادند. مثلاً ممکن است کار آن ها تمیز کردن دیوارها بود، اما در انبار هم به حمل بار کمك می کردند یا در کار دیگری هم شرکت می کردند. این سنت، تقریباً به طور خودجوش و خودبخود، از میان رفت. ممکن است علت این تغییر، تا حدودی بیکاری و نیز تحرك نیروی کار باشد، به این معنی که رویه ای که تعداد مشاغل موجود را کاهش می داد، از بین برود.

اما راهبه ها این رویهٔ انجام هم زمان چند کار را حفظ کردند و در واقع الگوی این سنت محسوب می شوند. مثلاً یکی از مادران مقدس را می شناسم که خواهر قارا نام دارد و کلیه آموزش های لازم را دیده است. وی علاوه بر مسئولیت های اداری یی که دارد، در بخش های خانه سالخوردگان نیز کار می کند. وقتی که لازم است وسیله ای نصب شود یا کار کرد آن بهبود یابد، وی طراحی کار را انجام می دهد اعم از اینکه وسیله مزبور، یک ماشین باشد یا یک حمام مخصوص نیازهای سالمندان. او

علاوه بر این ها، اتومبیل خانه سالخوردگان را نیز می راند.

من از این مسایل وقتی مطلع شدم که یکی از رفقا را به بازدید از این خانه سالخوردگان فرستادم. آن ها از من خواسته بودند یك كامیون در اختیارشان بگذارم و درخواست شان هم بر این مبنا بود که با آن کامیون می خواهند زباله را حمل کنند. آنها شرح داده بودند که برای کرایه کامیونی که این کار را انجام دهد باید مبالغ زیادی بپردازند. من به آن رفیق گفتم: «این جا را نگاه کن! با توجه به تعداد افراد سالخورده ای که در این محل نگهداری می شوند، آن ها به یك كامیون نیاز ندارند. شاید دادن یك كامیون به آن ها گران تر از آن باشد كه هر وقت نیاز دارند یك كامیون کرایه کنند». این شاید تنها دفعهای باشد که ما درخواست آنها را با دقت بررسی کردیم این را هم می خواستیم بدانیم که چه نوع کامیونی و با چه ظرفیتی می خواستند. آن رفیق رفت و به قضیه رسیدگی کرد. معلوم شد که کامیون فقط برای حمل زباله موردنیاز نیست. آن ها می خواستند از آن برای حمل مصالح ساختمانی و چیزهای دیگر هم استفاده کنند و در ضمن، کامیون برای استفاده در خانه سالخوردگان بود. نه فقط یك خانه. خوب، ما تصمیم گرفتیم كامیون را به آنها بدهیم. آن خواهر بلافاصله گفت: «قصد دارم گواهینامه پایه یك بگیرم». منظورش چه بود؟ این بود كه می خواهد برای دریافت گواهینامهٔ رانندگی کامیونهای سنگیز ، اقدام کند. دقت می کنید؟ آن ها روش کار خود را در مورد سایر کارگران خانه سالحر ردگان هم پیاده می کنند. آن ها افراد کمتری را استخدام می کنند و این کار صرفه جویی در هزینه نیروی کار است.

در گفتگویی که آن روز با راهبه ها داشتم این مسأله خیلی موردنظرم بود، و در ملاقات طولانی که در نظر دارم با آن ها داشته باشم نیز این مسأله را مطرح خواهم کرد؛ زیرا آن ها اطلاعات جالبی در این زمینه به من دادند. آن ها توضیح دادند که چون بعضی از مؤسسات فقط بخش های عمومی دارند، اگر یك مرد با همسرش به آن جا مراجعه کنند، آن ها باید از هم جدا شوند و هر یك در یك بخش جداگانه زندگی کنند. آن ها از من پرسیدند: «چرا پس از این همه سال که با هم زندگی کرده اند، باید آن ها را از هم جدا کنیم؟» آن ها پیشنهاد کردند که یکی از این خانه های سالخوردگان توسعه یابد و اتاق های جداگانه ساخته شود تا زوج ها بتوانند در کنار هم زندگی

کنند.

خانه های سالخوردگانی که دولت انقلاب در سال های اخیر ساخته است، براساس طرح های جدید بنا شده است. این خانه ها بیشتر به هتل های توریستی شبیه است تا خانهٔ سالخوردگان و از همهٔ امکانات فوق برخوردار است.

آنها هم چنین گفتند که به علت افزایش متوسط عمر، تقاضا برای این مراکز افزایش یافته است. در کشور ما مردم خیلی بیشتر از ۲۰ یا ۳۰ سال پیش، عمر می کنند و در نتیجه عدهٔ سالخوردگان افزایش یافته است.

همان طور که توضیح دادم ما تعداد زیادی مدرسه، بیمارستان و کودکستان ساخته ایم، اما به اندازهٔ کافی خانهٔ سالخوردگان نساخته ایم. ما از این مسأله مطلعیم و داریم تسهیلات متفاوتی را نیز بررسی می کنیم، چون مواردی وجود دارد که فرد لزوماً نیاز ندارد که شب را در خانهٔ سالخوردگان بخوابد. بعضی از افراد سالمند با خانوادهٔ خود زندگی می کنند، اما پسران و دختران آن ها کار می کنند و مشکل این است که آن ها در طول روز تنها هستند و کسی را ندارند که برای آن ها غذا بپزد و کارهای دیگر را انجام دهد. چنین افرادی فقط به آن نیاز دارند که در طول روز به جایی بروند که مطمئن باشند در آن، از آن ها مراقبت خواهد شد. ما داریم به راه حل هایی از این نوع هم فکر می کنیم، زیرا خانه های قدیمی سالخوردگان پرهزینه است. مراقبت از شهروندان بلندمرتبه، گران تمام می شود و ما سعی می کنیم راه حل های دیگری پیدا کنیم.

در گفتگو با راهبه ها، آنچه اساساً موردعلاقهٔ من بود، این بود که هر چه بیشتر از تجربهٔ آن ها بیاموزم. آن ها راه ها و روش ها و عادات کاری یی را آفریده و تکامل بخشیده اند که برای ما بسیار مفید و آموزنده است.

بتو: شما از گفتگویی که با اسقفهای ایالات متحده داشتید، سخن گفتید. نظرتان در مورد ملاقاتی که قرار است با اسقفهای کوبایی داشته باشید، چیست؟ کاسترو: نه فقط با اسقفها، بلکه با نمایندگان کلیساهای پروتستان هم قصد دارم ملاقات کنم، تا فکر نکنند به آنها بی توجه هستم، با راهبههای شاغل در خانههای سالخوردگان هم ملاقات خواهم کرد. به این ترتیب سه ملاقات در پیش است. در چند هفتهٔ اخیر نتوانسته ام به این کار بپردازم، اما آنها می دانند که قرار

است ملاقات كنيم و از اين بابت خوشحال هستند. مي خواهيم دربارهٔ موضوعات مورد علاقهٔ طرفین به بحث جدی و عمیق بپردازیم. فراموش کردم این را بگویم که اسقف های آمریکایی به وضع بعضی از زندانیان سیاسی هم ـ که می گفتند گزارش شده است بعضی از آن ها از نظر سنی و وضع سلامت مشکل دارند ـ علاقه داشتند. آنها با خود فهرستهایی آورده بودند و من قول دادم که به وضع کسانی که در مورد وضع سلامت شان مشكلي وجود داشته باشد، رسيدگي خواهد شد. به آنها توضيح دادم که چرا بعضی از زندانیان ضد انقلابی، دورهٔ محکومیت خود را طی می کنند. آزاد کردن و فرستادن آن ها به ایالات متحده، فقط صفوف کسانی را متراکم تر خواهد کرد که علیه کوبا فعالیت می کنند و به خرابکاری و سایر جرائم بر ضد کشور ما اقدام می کنند. یا اینکه به نیکاراگوآ یا یك کشور دیگر می روند و همین اقدامات را انجام می دهند. ضدانقلابیون قبلًا هم در نیکاراگوآ و السالوادور به کار گرفته شده اند، تا در آن جا هم به اقدامات وحشیانه بپردازند. ما فقط به خاطر انتقام، کسی را به جرم انجام فعالیت های ضدانقلابی به زندان نیانداخته ایم. این کار برای دفاع از انقلاب، ضروری بود و ما در این مورد مسئولیت داشتیم. بنابراین ما نمی توانیم افرادی را آزاد کنیم که دوباره به مثابه آلت دست ایالات متحده، علیه کوبا مورد استفاده قرار می گیرند. اما می خواستیم به آن مواردی که سلامتی شان با مشکل جدی روبرو بود و ما فکر می کنیم نمی توانند برای فعالیت های خشونت بار علیه انقلاب کوبا یا سایر کشورها مورداستفاده قرار گیرند، رسیدگی کنیم. ما درباره بعضی از زندانیان دیگر هم با آن ها صحبت کردیم، کسانی که به عنوان سر بازیا افسر در ارتش باتیستا، مردم را شکنجه داده یا مرتکب جرایم دیگر شده بودند و محکوم شده اند و سال هاست که در زندان به سر می برند.

به آن ها گفتم «گوش کنید. هیچ کس دربارهٔ آن ها نگران نیست. ایالات متحده بیشتر نگران ضدانقلابیونی است که خود استخدام کرد و احساس می کند نسبت به آن ها تعهد اخلاقی دارد»، به آن ها گفتم ما قصد داریم به وضع بعضی از این افسران سابق ارتش رسیدگی کنیم و اگر ایالات متحده در صورتی که آن ها را آزاد کنیم، حاضر به پذیرش شان باشد، در مورد پیرترین آن ها و کسانی که وضع سلامتی خوبی ندارند پیشنهاداتی ارائه کنیم. بعداً متوجه شدم که بعضی از این طرفداران باتیستا هم

در زمره کسانی بودند که اعضای هیات کلیسای آمریکایی در بارهٔ آن ها نگر ان بودند. ما فهرست را از آن ها گرفتیم و آن را بر اساس ملاکی که گفتم، بررسی کردیم، وضع طرفداران باتیستا را مرور کردیم و چندی پیش فهرستی از همهٔ مواردی که حاضر به حل مشکل آن ها هستیم و شامل زندانیان ضد انقلابی و گروه زیادی از کسانی می شود که در دورهٔ دیکتاتوری باتیستا سرباز یا افسر بودند، برای اسقفهای آمریکایی فرستادیم. این در مجموع شامل ۷۲ یا ۷۳ نفر می شد. به اسقفها گفتیم اگر برای آنها و خانواده هایشان ویزای ورود به ایالات متحده را بگیرند، ما آماده ایم آنها را آزاد کنیم. در مورد این افراد، مشکل این است که سربازان یا افسران باتیستا بوده اند، مردم را شکنجه کرده یا به قتل رسانده اند و حتی امروز که بیش از ۲۶ سال از ماجرا می گذرد، مردم آن چیزها را فراموش نکرده اند. اگر سرو کلهٔ آنها در جامعه ای پیدا شود که فرزندان، والدین، برادران، خواهران و سایر بستگان قربانیان شان در آن زندگی می کنند، ممکن است مشکلاتی پدید آید. آنها به زندان های طولانی محکوم شدند. بعضی از آنها سالهاست که در زندان بوده اند و اینك مردان سالخورده ای هستند. احكام انقلاب هرگز بخاطر انتقام كشی صادر نشده است، اما جرائمي كه موجب رنج و اندوه مردم شده است، نبايد بي پاسخ بماند و ما مجبور بوده ایم از انقلاب در مقابل دشنمنانش دفاع کنیم. متاسفانه، بسیاری از آنها بدون مجازات گریختند و در ایالات متحده با آغوش باز مورد استقبال قرار گرفتند. ما به اسقف ها گفتیم «اگر برای کسانی که ما پیشنهاد می کنیم ویزا بگیرید بهتر است، چون در اینجا (کوبا) پیدا کردن راه حلی برای آنها مشکل است.» سرپرست بخش حفاظت از منافع کوبا در آیالات متحده اخیراً با اسقفهایی که با ما ملاقات کرده بودند، تماس گرفت و آنها را از تصمیم ما مطلع كرد. اين خبر آنها را خوشحال كرد، زيرا بر اساس ملاك هايي كه راجع به آن بحث کرده بودیم، برای همهٔ آن افراد راه حلی پیدا شد. حالا دیگر با کلیسای ایالات متحده است که برای آنها ویزا بگیرد.

بتو: اجازه بدهید به موضوعات دیگری بپردازیم.

فرمانده، ما اولین بار غروب روز ۱۹ ژوئیه ۱۹۸۰، در جریان جشن های اولین سالگرد انقلاب ساندینیستی، در خانهٔ سرجیورامیرز ـ که حالا معاون رئیس جمهوری نیکاراگواست ـ ملاقات کردیم. دوست مشترکمان ـ پدر میگل دسکوتو ـ ترتیب این ملاقات را داده بود. آن شب ما توانستیم به مدت دو ساعت راجع به مذهب و کلیسا در آمریکای لاتین صحبت کنیم و شما تحلیل کلی جالبی در مورد مذهب و انقلاب در کوبا ارائه کردید.

سئوال من در آن موقع این بود که دولت کوبا در اندیشهٔ آن است که با کلیسا چگونه برخورد کند؟ من می اندیشیدم که سه راه وجود دارد. گزینش نخست بی توجهی به کلیسا و مذهب است، اما تاریخ نشان داده است که این راه نه تنها نتیجه ای ندارد، بلکه بر قوت تبلیغات امپریالیسم دربارهٔ تضاد ماهوی مسیحیت و سوسیالیسم هم می افزاید. گزینش دوم این است که کلیسا و مسیحیان را در حاشیه نگاه داریم. آن وقت نظر من این بود که این کار نه تنها به نحوی اتهامات امپریالیسم دربارهٔ آنچه در جوامع سوسیالیستی می گذرد را تأیید می کند، بلکه شرایط را برای تبدیل مردم مذهبی ـ یعنی مسیحیان در کشورهای سوسیالیست ـ به افراد ضدانقلابی، مساعد می کند.

گزینش سوم، دخیل کردن مسیحیان در فرآیند ساختن جامعهٔ عدل و برادری است. در طول این سال ها یکبار دیگر هم فرصت آن را داشتیم که یکدیگر را ملاقات کنیم و شما در برخوردی غیرمنتظره و شایستهٔ تقدیر از من دعوت کردید که یك سلسله گفتگوها را راجع به مذهب و کلیسا آغاز کنیم، زیرا دولت کوبا علاقه داشت پیرامون این موضوع به کاوش بپردازد. در آن موقع من هم پیشنهاد خودم را مطرح کردم و آن این بود که اگر بتوانم روابط نزدیکتری با کلیسای کوبا برقرار کنم، در آن صورت حاضرم این گفتگوها را انجام دهم.

بعد، این فرصت را یافتم که در کنفرانس کلیسای اسقفی کوبا در فوریه ۱۹۸۳ شرکت کنم و در آن جا به اسقف ها گفتم «من نمایندهٔ کلیسا نبوده ام و هنوز هم نیستم، اما حاضرم تا آن جا که ممکن باشد در روند نزدیکی مجدد کلیسا و دولت در کوبا کمک کنم».

خوب، شما از عشق من به کلیسا و از سرسپردگی من به کلیسا آگاهید. سیاست مرا وسوسه می کند، اما من یك وظیفه و دعوت مذهبی دارم و من اینجا هستم و ما می خواهیم به علت آن علائق مذهبی این کار را انجام دهیم. دوست دارم از شما

بپرسم دولت کوبا و نظام سوسیالیستی چقدر علاقه دارند یك کلیسای فعال و یك جامعهٔ مسیحی مشارکت کننده (در امور سازندگی جامعهٔ سوسیالیستی) داشته باشند. امپریالیسم اغلب تبلیغاتی پخش می کند به این مضمون که سوسیالیسم با هرگونه تظاهر و نمود مذهب مخالف است. بنابراین سئوال من این است: شما مسأله را چگونه می بینید؟

کاسترو: خوب، شما به زمانی اشاره کردید که ما در خانه سرجیو رامیرز، در نیکاراگوآ ملاقات کردیم. اولین سالگرد پیروزی انقلاب نیکاراگوآ بود. آنها از من دعوت کردند، من هم رفتم و در وسط یك برنامهٔ کاری خیلی شلوغ، پاسی از شب گذشته، آنها مرا به خانهٔ سرخیو رامیرز بردند که ما در آن جا راجع به این چیزها صحبت کردیم.

شما از ملاقات های من با مسیحیان طرفدار سوسیالیسم در سال ۱۹۷۱ در شیلی خبر داشتید. آن ملاقات که در خلال دیدار من از شیلی در دورهٔ حکومت آلنده انجام گرفت و بسیار خوشایند و بی نهایت جالب بود، دیداری بود با آن گروه از کشیش ها و سایر مسیحیان حدود ۲۰۰ نفر از آن ها، بعضی از آن ها اتباع کشورهای دیگر بودند که در آن زمان از شیلی بازدید می کردند من پدر کاردنال را، که شاعر، نویسنده و عضو جبههٔ ساندینیست است، قبلاً ملاقات کرده بودم.

بتو: او کتاب بسیار زیبایی راجع به کوبا نوشته است.

کاسترو: باید روز قبل از آن که به شیلی بروم، او را می دیدم و به همین منظور به دنبالش رفتم. در حدود ۲ ساعت رانندگی کردیم و دربارهٔ اوضاع در نیکاراگوآ و بعضی مسایل دیگر صحبت کردیم. وقتی که چندین هفته بعد دیدم او همه چیزهایی را که ما راجع به آن صحبت کرده بودیم با چنان دقتی به خاطر دارد و آن را به آن زیبایی نوشته است، تعجب کردم. قرار بود یکدیگر را در شیلی هم ببینیم، اما دیدارمان از شیلی مصادف با هم نشد. من با اعضای گروه مسیحیان طرفدار سوسیالیسم صحبت مفصلی کردم و این موضوعات را در آن موقع، یعنی در حدود ۱۳ سال پیش، اجمالاً موردبحث قرار دادم. بعدها، در خلال دیداری از جامائیکا، با نمایندگان اجتماعات مختلف مسیحی در آن جا ملاقات کردم. اکتبر سال ۱۹۷۷ بود. ما گفتگویی طولانی و جدی انجام دادیم که من در آن بعضی از ترهای خود را توضیح دادم. من از ایدهٔ اتحاد

میان مسیحیان و مارکسیست ها سخن گفتم. آن ها از من پرسیدند که آیا منظورم یك «اتحاد تاکتیکی» است؟ من گفتم: «نه، یك اتحاد استراتژیك برای تحقق دگرگونی های اجتماعی یی که خلق های ما به آن نیاز دارند». این را قبلاً در شیلی هم گفته بودم.

من با بعضی از رهبران مهم شورای جهانی کلیساها هم، که به مسایل جهان سوم و مبارزه علیه تبعیض و جدایی نژادی ـ و مسایلی از این قبیل ـ توجه زیادی نشان داده بودند تماس داشتم و ما در مورد این مسایل کاملاً توافق داشتیم.

تکامل این ایده ها، به شدت از ظهور جنبشی در درون کلیسای آمریکای لاتین متأثر بود که خود را درگیر مسایل کارگران و کشاورزان و مشکلات فقرا کرده و شروع به مبارزه کرده بود و دربارهٔ ضرورت عدالت در کشورهای ما تبلیغ می کرد. این جنبش به این ترتیب آغاز به کار کرد و در جاهای مختلف، اسامی مختلف داشت. در شیلی، جنبش مسیحیان طرفدار سوسیالیسم خوانده می شد. پس از پیروزی انقلاب کوبا \_ یعنی در ۲۵ سال اخیر \_ این جنبش در جاهای مختلف آمریکای لاتین پدیدار شد. من متوجه آگاهی فزاینده ای شدم که در درون کلیسای کاتولیك و سایر کلیساها در مورد جدی بودن مشکلات اجتماعی و وضع وحشتناکی که آن مردم در آن زندگی می کردند، پدید آمده بود. شمار فزاینده ای از مسیحیان نیز راه مبارزه در راه فقرا را انتخاب می کردند.

این موضوع در برخورد مسیحیان در نیکاراگوا و در نقش مهمی که در مبارزه علیه سوموزا و به نفع اصلاحات اجتماعی و عدالت در آن کشور ایفا کردند نیز مشهود بود.

به شما گفتم که ارنستو کاردنال را سالها قبل از پیروزی انقلاب ساندینیستی ملاقات کردم. من طرز تفکر او را می شناختم و او را می ستودم، من او را به عنوان یك نویسنده و شاعر، اما بیش از آن به عنوان یك انقلابی، می ستودم. بعدها افرادی مثل فرناندو کاردنال، برادر ارنستو، دسکوتو و عده ای از کشیشهای بلندمر تبه و اشخاص برجستهٔ دیگر را ملاقات کردم که خود را با مردم یگانه می دیدند و در راه آنها مبارزه کردند، و علی رغم همهٔ فشارهایی که امپریالیسم وارد کرده است، در حمایت از انقلاب مردد نشده و آن را آرمان خود و مسألهٔ وجدانی عمیقی می دانند. به

همین دلیل است که وقتی به نیکاراگوا سفر کردم با گروهی از رهبران مذهبی ملاقات کردم.

بتو: من هم آن جا بودم.

کاسترو: آن ملاقات، مثل ملاقاتی که در شیلی یا در جامائیکا انجام شد، نبود. زیرا کوتاه بود و وقت آن نبود که در مورد هیچ مسأله ای بحث عمیق انجام گیرد. در این ملاقات فقط فرصت آن دست داد که با آنها خوش و بش کنم و البته با گروه کوچکی از راهبههای فرقهٔ مری نول که در نیکاراگوا کار می کردند نیز آشنا شدم. آنها بی نهایت مهربان، پرشور و شریف بودند و من خیلی تحت تأثیر قرار گرفتم. آنها راهبههای آمریکایی بودند. آنها هم در آن گردهم آیی حضور داشتند و دربارهٔ این مسایل با آنها صحبت کردم. آنها بسیار مهربان و دوستانه رفتار می کردند. من می گویم که جنبش طرفدار مردم و فقرا و عدالت اجتماعی در درون کلیسا، در نیکاراگوا بسیار قوی شده است.

در آن زمان انقلابیون در السالوادور، با حمایت بسیاری از مسیحیان، درگیر مبارزه ای شدید بودند تا به جنایات پایان دهند و نظام جباری را که کشور تحت سلطهٔ آن،برای چند دهه رنج برده است، کنار بگذارند. رفتار عالی جناب رومه رو، اسقف اعظم السالوادور، که دلیرانه همهٔ جنایاتی را که انجام می شد تقبیح کرد، بخصوص برجسته و قابل توجه بود و به قیمت جانش تمام شد.

مدتی بعد از آن، این خبر تکان دهنده را شنیدم که چهار راهبهٔ فرقهٔ مری نول، از جمله بعضی از آن ها که من در آن روز با آن ها صحبت کرده بودم، به طور وحشیانه ای در السالوادور به قتل رسیده بودند. بعدها، دانستم که این جنایت چگونه اتفاق افتاد و مسئولان آن چه کسانی بودند. آن ها عوامل رژیم سرکوبگر مورد حمایت ایالات متحده بودند که به آن چهار راهبه تجاوز کرده و آن ها را به قتل رساندند. عواملی که وحشیانه و خائنانه عالی جناب رومهرو، اسقف اعظم السالوادور را به قتل رساندند هم عوامل مرتبط با سیا و امپریالیسم بودند.

تا آن موقع من با گروه های مختلف رهبران مسیحی آمریکای لاتین و منطقهٔ کارائیب ملاقات کرده بودم. آن ها می دانستند من چگونه فکر می کنم و من هم برای کار آن ها احترام زیادی قائل بودم. در چنین اوضاعی بود که من و شما ملاقات کردیم

و شما فعالیت های کلیسا در برزیل را برای من شرح دادید. گفتگویی که به آن اشاره کردید در آن موقع، انجام شد. البته شما پیشاپیش می دانستید که من چگونه فکر می کنم و این را هم می دانستید که ما هیچ وقت در فکر این نبوده ایم که مذهب را در كشورمان حذف كنيم. من راجع به اين مسأله به تفصيل با شما صحبت كردم. اين فقط یك مسأله سیاسی نبود. من یك انقلابی هستم، كه معنی آن سیاستمدار بودن به عالی ترین و خالص ترین معنای کلمه است. کسانی که از واقعیات سیاسی آگاهی ندارند، حق ندارند اجرای یك برنامهٔ انقلابی را تقبل كنند، زیرا نمی توانند خلق خود را به پیروزی رهنمون شوند و برنامهٔ خود را اجرا کنند. اما، تا آن جا که بحث مذهب در میان است، عنصر اخلاقی ـ یعنی اصول ـ باید حتی پیش از عنصر سیاسی مورد توجه قرار گیرد. دگرگونی عمیق اجتماعی، سوسیالیسم و کمونیسم نباید به عنوان چیزهایی در نظر گرفته شود که در زندگی داخلی دخالت می کند یا انسان ها را از حق داشتن افكار يا عقايد خود محروم مي كند. من فكر مي كنم اين بخشي از خصوصی ترین جنبه های «خود» انسان است و به همین دلیل حقوقی را که در قانون اساسی سوسیالیستی سال ۱۹۶۷ کوبا به رسمیت شناخته شده است، نه یك امر صرفاً سیاسی، بلکه یك امر اصولی می دانم که به احترام به حق فرد در مورد باور داشتن به اعتقادات خود مربوط می شود. این بخشی از جوهرهٔ سوسیالیسم و کمونیسم و جوهرهٔ باورهای انقلابی مربوط به اعتقادات مذهبی است، همان طور که احترام به حق حیات، کرامت فرد، حق اشتغال، برخورداری از رفاه، مراقبتهای بهداشتی، آموزش و فرهنگ هم اجزای تفکیك نایذیری از اصول انقلاب و سوسياليسم است.

البته کلیسا در کشور ما همان نفوذ و موقعیت ممتازی را که در سایر کشورهای آمریکائی دارد، نداشت. کلیسا در اینجا کلیسای اقلیت ثروتمند بود و اقلیت ثروتمند، کشور را ترك کرد، مهاجرت کرد. اما این موجب نشد که حتی یك کلیسا تعطیل شود، یا هرگونه اقدام دیگری علیه نهاد کلیسا به اجرا درآید، اگرچه همان طور که گفتم آن ها موضع خصمانه ای علیه انقلاب اتخاذ کردند و بسیاری از ایشان به

<sup>1.</sup> SELF

ایالات متحده رفتند. بعضی از کشیشها هم موضع مبار رو جویانه ای گرفتند، به ایالات متحده رفتند و تبلیغات به راه انداختند و حتی تجاوز جنایت کارانه به خلیج خوکها، تحریم اقتصادی کوبا و سایر جنایاتی را که امپریالیسم علیه کشور ما مرتکب شده است، تأیید کردند، و این چیزی است که به عقیدهٔ من با اصول مسیحیت کاملاً در تضاد است. اما این کارها منجر به این نشد که اقدامی علیه کلیسا انجام شود. گروه کوچکی از معتقدین به مسیحیت در کوبا ماندند اکثر آنان کشور را ترك کردند و ثروت و ایدئولوژی امپریالیسم آنها را جذب کرد - اما آنهایی که ماندند یك نیروی کیفی که بتوان آن را یك نیروی سیاسی نامید، تشکیل نمی دادند. ما به عنوان یك مسألهٔ اصولی، و نه دلایل سیاسی، به ضوابط انقلابی احترام به اعتقادات و به دهن صدمات اساسی، بر مشکلات اولیه فائق آمدیم و این تا حدودی به علت موضعی بود که سفیر پاپ در کوبا اتخاذ کرد. ما با وضعی مواجه شدیم که کلیسا دقیقاً به حاشیه رانده نشده بود، اما بین انقلاب و کلیسا همزیستی وجود داشت. بین ما فقط احترام متقابل وجود داشت، نه چیزی بیش از آن. همهٔ این ها را دیر وز گفتم.

البته روابط با سایر کلیساها، کلیساهای پروتستان، در خلال آن سالها عالی بود و هیچ نوع درگیری وجود نداشت. دیر و زبه بعضی از فرقه ها اشاره کردم که همه جا درگیری دارند ... نه فقط با سوسیالیسم یا انقلاب کوبا. در مورد کوبا و ایالات متحده هم موضع بعضی از این فرقه ها به سود آمریکا است، کشوری بسیار قدرتمند که کشور ما را تهدید می کند. زیرا اگر فرقه ای بگوید «برای دفاع از کشورتان، دست به اسلحه نبرید، به پرچم وفادار نباشید و سرود ملی را نخوانید»، این عملاً به ضرر تمامیت، امنیت و منافع انقلاب و در خدمت منافع امپریالیسم است. بعضی از این فرقه ها در کشورهای متعددی با مشکل برخورد کرده اند. در کشوری قدرتمند مثل فرقه ها در کشورای متعددی با مشکل برخورد کرده اند. در کشوری قدرتمند مثل ایالات متحده آن ها به کسی آسیب نمی رسانند. بهتر است آن ها همان جا بمانند و با برنامه جنگ ستارگان مخالفت کنند. اگر این کار را بکنند، در حق جهانیان لطف کرده اند.

ایدهٔ گشایش باب روابط، به طور ضمنی در سخنان من در شیلی و جامائیکا وجود داشت. این ایده، یك ایدهٔ تلویحی بود اما در این راستا پیشرفتی حاصل نشده است. منظورم این است که وقتی ما ملاقات کردیم شرایط برای ایجاد روابط مبتنی بر تفاهم متقابل میان مسیحیت و انقلاب کاملاً مساعد بود. اجازه بدهید آن را این گرنه بنامیم و نگوییم «کلیسا»، اجازه بدهید بگوییم مسیحیت و سوسیالیسم. به این دلیل است که آن ملاقات در جوی دوستانه و توام با تفاهم انجام شد. پس از آن، شما در اینجا فعالیت هایی انجام دادید. من واقعاً از همهٔ این فعالیت ها مطلع نبودم، زیرا پس از آن ملاقات، زندگی با مبارزه ها و نبردهایش به طور عادی ادامه یافت. من بعدا فهمیدم که شما اینجا بوده اید و کارهایی انجام داده اید. پس از آن، ما تا همین چندی پیش دیداری نداشتیم، اما باید بگویم تلاش مستمر و کار بی وقفهٔ شما در پی گیری کار گفتگوهایی که داشتیم و غور در آن ها و طرح ایده هایی در ارتباط با آن مباحث، مرا خوشحال و دلگرم کرد. بعد، در آخرین دیدارمان و زمانی که این موضوعات را تا حد زیادی شکافته بودیم، تصمیم گرفتیم این مصاحبه انجام گیرد و به تبادل نظر ببردازیم و شما فکر می کردید که این کار برای درك و دریافت موضوع مفید خواهد

با برخورداری از این روحیه، ما پیشرفت کرده ایم. می گویم با برخورداری از این روحیه، به این علت که ملاقاتهایی که قرار است با اسقفهای کوبایی انجام دهم، ارتباط مستقیمی با ملاقاتم با اسقفهای امریکایی ندارد. در دیدار با اسقفهای ایالات متحده، آنچه را که دربارهٔ همهٔ این موضوعات فکر می کردم برای آنها شرح دادم و به آنها گفتم که در نظر دارم با مسئولین کلیسای اسقفی کوبا ملاقات کنم. با توجه به کلیه روابطی که برقرار کرده بودم به آنها گفتم که چه کارهایی در حال انجام است. اول بعضی ایده ها مطرح شد، که خود ناشی از بعضی واقعیات بود. ما مشاهده کردیم که کلیسا موضع صحیح و عادلانه ای اتخاذ کرده است ـ اگر نگوئیم کلیسا، باید بگوییم بسیاری از مسیحیان، کشیشهای بسیار محترم، اسقفها و شخصیتهای وابسته به کلیسا که موضع صحیحی در مبارزه علیه استثمار، بی عدالتی و وابستگی و به نفع رهایی اتخاذ کرده بودند. این مرحلهٔ اول بود، و من فکر می کنم این آن چیزی بود که الهام بخش اندیشهای شد که در مصاحبه ای که راجع به آن صحبت کردیم، مطرح شد. این امر به ایجاد آن روابط کمک کرد. تکامل این روند، ۱۵ سال ـ یا اگر بخواهیم دقیق تر باشیم ۱۳ سال ـ طول

کشیده است. و حالا فکر می کنم به نقطه ای رسیده ایم که باید قدم های مشخص و عملی برداشته شود ـ و ما در واقع داریم این کار را شروع می کنیم. واقعیات، ایده ها و سپس واقعیات جدید. این روند تا این جا به این ترتیب تکوین یافته است و اگر بخواهیم باز هم به جلو برویم، این روندی تعیین کننده است.

همان طور که گفتم این مسأله دیگر فقط یك مسألهٔ مربوط به اصول و اخلاق نیست. به یك معنا، امری زیبایی شناختی است. زیبایی شناختی به چه معنا؟ فکر می کنم انقلاب چیزی است که باید دائماً تکامل و بهبود یابد؛ و از این هم فراتر، یك کار هنری است.

## بتو: چه تعریف زیبایی!

کاسترو: اگر در یك انقلاب دریابیم که گروهی از شهروندان به دلایل مذهبی، از سوی دیگران درك نمی شوند یا حتی ممکن است (مشابه آنچه که دیروز درباره عضویت در حزب گفتیم) مورد تبعیض سیاسی قرار گیرند و این می تواند اشکال ظریف تر تبعیض را به دنبال داشته باشد و چنین وضعی نمی تواند مورد رضایت ما باشد. این که عدهٔ این شهروندان چقدر است مهم نیست؛ لازم نیست حتماً ۲ میلیون یا ۱۰۰ هزار نفر از یك جمعیت ۱۰ میلیون نفری باشند. یا ۱ میلیون یا ۵۰۰ هزار نفر یا ۱۰۰ هزار نفر از یك جمعیت ۱۰ میلیون نفری باشند. همین قدر که احساس کنند درك نمی شوند، همین قدر که دیگران آن ها را درك نکنند کافی است که موجب رنج شود، زیرا این رنج می تواند به اشکال پیچیده تری، از قبیل عدم اعتماد، تظاهر کند.

همان طور که به شما گفتم این مسأله، یك ریشهٔ صرفاً تاریخی دارد، زیرا انقلاب مصمم بود در مبارزه علیه دشمنی بسیار قدرتمند جان به در برد که میخواست آن را، حتی به قیمت جان میلیونها کوبایی، نابود کند. یگانگی و همرنگییی که در آن روزهای نخست، میان سلسله مراتب کلیسا، ضدانقلاب و امپریالیسم وجود داشت، آن چیزی بود که به عدم اعتماد منجر شد؛ این عدم اعتماد شکل نوعی تبعیض پیچیده و ظریف را، مثلاً در مورد عضویت در حزب و مشارکت در فعالیت های حساس سیاسی دیگر، به خود گرفت، و این هم به پیدایش این نظر انجامید که ممکن است بین یك اعتقاد [مذهبی] و وظایف اساسی میهن پرستان و انقلابیون، تضادی وجود داشته باشد.

اگر کسی به من بگوید که ۱۰۰ هزار نفر \_ یا هر چه ممکن است تعداد دقیق مسیحیان در کوبا باشد \_ این مشکل را دارند؛ مردمی که ممکن است همهٔ مشخصات میهن پرستان و انقلابیون را داشته باشند؛ مردمی مهربان، سخت کوش و با انضباط هستند که این مشکل را دارند، این لزوماً مایهٔ نارضایتی خاطر است. اگر ۵۰۰ هزار یا ۱۰۰ هزار نفر \_ یا حتی یك نفر \_ این مشکل را داشته باشند، انقلاب به عنوان یك آفرینش هنری، کامل نیست. همین امر در این مورد هم صادق است که حتی یك شهروند، به خاطر زن بودن، مورد تبعیض قرار گیرد. کدام کشور در آمریکای لاتین بیش از کوبا با اعمال تبعیض علیه زنان جنگیده و پیشرفت کرده است؟ قبل از انقلاب در کوبا تبعیض نژادی هم وجود داشت اگر حتی یك نفر \_ فقط یك نفر \_ به خاطر رنگ پوستش مورد تبعیض قرار می گرفت، مایه نگرانی بود و انقلاب به عنوان خاطر رنگ پوستش مورد تبعیض قرار می گرفت، مایه نگرانی بود و انقلاب به عنوان خافرینش هنری، کامل نبود. این چیزی است که قبلاً به آن اشاره کردم.

ملاحظات سیاسی هم به این اصول، ملاكها و مفاهیم اضافه می شود.

اگر در یك انقلاب، که عدالت به اندازهٔ انقلاب سوسیالیستی کوبا در آن تجسم می یابد، به دلایل مذهبی علیه یك فرد تبعیض اعمال شود، این کار فقط در خدمت منافع دشمنان سوسیالیسم و انقلاب خواهد بود. چنین کاری فقط به منافع کسانی خدمت می کند که به بهره کشی می پردازند، غارت می کنند، سر کوب می کنند، تجاوز می کنند و در امور خلق های دیگر دخالت می کنند و آن ها را تهدید می نمایند؛ کسانی که ترجیح می دهند خلق های آمریکای لاتین و منطقهٔ کارائیب را از صحنه روزگار محو کنند تا امتیازات خود را از دست ندهند. از این رو، در تحلیل این مفاهیم، ما ملاحظات سیاسی را هم در نظر داشتیم.

فکر می کنم اندیشهٔ ما بر این استدلال مبتنی بود و این منطق، منافع ما را \_ چه در زمینهٔ اصول و چه زمینهٔ سیاست، در ناب ترین معنی کلمه \_ در آزاد کردن انقلاب هنوز ناتماممان از این محدودیت ها تبیین می کند.

بتو: بسیار خوب فرمانده. حالا میل دارم یك سئوال دیگر مطرح كنم. بی شك شما می دانید ـ و در واقع چند بار هم به آن اشاره كرده اید ـ كه پس از شورای دوم واتیكان كه توسط پاپ جان سیزدهم افتتاح شد و پس از برگزاری كنفرانس اسقف های آمریكای لاتین در سال ۱۹۶۸ در مدلین كلمبیا، تغییرات زیادی در

کلیسای آمریکای لاتین شروع به پدیدار شدن کرد. بخصوص در کشورهایی مانند برزیل که سالها دیکتاتوریهای نظامی بر آن حکومت می کرد، کلیسا به فقرا نزدیك تر شد. البته بیش از آن که کلیسا به طرف مردم برود، مردم \_ که سرکوب جنبشهای مردمی و اتحادیه های کارگری آنها را مجبور می کرد \_ به طرف کلیسا آمده بودند. به عبارت دیگر، فقرا برای آن که تشکل و آگاهی خود را حفظ کنند و متحد بمانند به کلیسا روی آوردند. اما به همان میزان که فقرا به کلیسا هجوم آوردند، کشیش و اسقفهای کاتولیك هم به مسیحیت روی آوردند؛ این شوخی نیست و من دارم حرف لااقل دو تن از اسقفهای برزیلی را نقل می کنم. بنابراین امروز در سراسر آمریکای لاتین، تعداد بی شماری از انجمن های مسیحی محلی وجود دارد. فقط در برزیل در حدود ۱۰۰ هزار از این اجتماعات وجود دارد که گروه هایی از مسیحیان، کارگران، کشاورزان و مردم محروم است و در حدود ۳ میلیون عضو دارد.

دلیل پیدایش انجمنهای مسیحی محلی در این بخش از جهان چیست؟ کاسترو: گفتید چند نفر؟

بتو: ۳ میلیون نفر در برزیل. در حدود ۱۰۰ هزار انجمن با سه میلیون عضو. چرا چنین اتفاقی افتاده است؟ این انجمن ها در شیلی، بولیوی، پرو، اکوادور، گواتمالا، و نیکاراگوا هم حضور دارند و همان طور که شما هم گفتید در فرآیند رهایی، نقشی مهم ایفا می کنند. از این انجمن ها در مکزیك و حتی در بخش هایی از السالوادور هم که توسط چریك ها آزاد شده است، هست. چرا این گونه است؛ چرا؟ اگر از یك کشاورز، کارگر یا کارمند محلی در آمریکای لاتین بپرسیم برداشت او از جهان چیست، او قطعاً پاسخ خود را با استفاده از اصطلاحات و مفاهیم مذهبی بیان خواهد کرد. مقدماتی ترین مفهومی که خلق های تحت ستم آمریکای لاتین از جهان در ذهن خود دارند، یك مفهوم مذهبی است.

من معتقدم یکی از جدی ترین اشتباهات گروه های چپ در آمریکای لاتین، و بخصوص چپ پیرو سنت مارکسیست ـ لنینیستی، تبلیغ بی خدایی در میان توده ها بوده است. این بدان معنی نیست که آن ها نباید آنچه را واقعاً که فکر می کنند، بگویند. منظور اصلاً این نیست. مسأله این است که آن ها حساسیتی نسبت به برداشت های مذهبی مردم نداشتند و با رفتاری این چنین، امکان ایجاد پیوند میان

دیدگاه های سیاسی خود و توده ها را پیشاپیش منتفی می کردند. مثلاً متقاعد کردن یك کارگر یا یك کشاور ز به اینکه باید برای سوسیالیسم بجنگد، کار آسانی نیست، اما خیلی آسان است که به وی بگرییم «نگاه کن، ما معتقدیم که فقط یك خدا وجود دارد و او اب است. اگر این حقیقت دارد، همه باید مثل برادر یکدیگر زندگی کنیم، اما اخوتی که خداوند می خواهد، در جامعهٔ ما وجود ندارد، پدیده هایی از قبیل تبعیض نژادی، نابرابری های طبقاتی و تضادهای اقتصادی و این حقیقت که بعضی از انسان ها خیلی ثروتمند هستند، در حالی که اکثر مردم فقیر هستند، از تحقق آن جلوگیری می کند. پس اگر بخواهیم زندگی خود را بر ریشه های ایمانی استوار کنیم، مبارزه برای تحقق برادری به معنی مبارزه علیه همهٔ آن چیزهایی است که به طور مشخص و در طول تاریخ مانع تحقق برابری اجتماعی، عدالت، آزادی و کرامت منام و کمال برای همه انسان ها، بدون توجه به شغل، رنگ پوست یا عقایدشان شده، است» به این دلیل است که این رویکرد، در چند سال اخیر تا این حدموفق بوده است.

این خط فکری که محصول کار این انجمن ها بوده است؛ این ایمانی که مردم را آگاه کرده و آن ها را به مبارزه برای رهایی در گواتمالا، پرو، برزیل، السالوادور و کشورهای دیگر تشویق کرده، و به وسیلهٔ الهیون [در یك قالب نظری] منظم شده است، چیزی است که ما امروز آن را الهیات آزادی بخش می نامیم.

میل دارم بدانم نظر شما درباره این انجمن ها چیست. الهیات آزادی بخش یك موضوع جدل برانگیز است؛ ریگان و اعلامیه سانتافه، حتی آن را یك عنصر ویرانگر توصیف كرده اند. نظر شما دربارهٔ الهیات آزادی بخش چیست؟

کاسترو: شما توضیحات بسیار جالب و تقریباً مفصلی دادید و در آخر هم یك سئوال مطرح كردید. برای پاسخ به سئوال شما، باید به بعضی از نكاتی كه شما یادآوری كردید اشاره كنم.

شما گفتید که جنبش سیاسی، جنبش مارکسیست ـ لنینیست چپ، در تحلیل خود از مسألهٔ مذهب و تبلیغ بی خدایی در آمریکای لاتین اشتباه کرده است. من واقعاً در موقعیتی نیستم که بدانم هر یك از جنبشهای چپ یا احزاب کمونیست یا سایر احزاب چپ در آمریکای لاتین، چگونه به مسألهٔ مذهب برخورد کرده است،

زیرا موضوع اصلی گفتگوها و بحثهای من با این سازمانها معمولاً چیز دیگری است \_ موضوعاتی از قبیل وضع اقتصادی، فقر، وضع تودههای مردم و غیره به عبارت دیگر، موضوع اصلی این گفتگوها معمولاً مسایل سیاسی است. من واقعاً به یاد ندارم در گفتگوهای بی شماری که با نمایندگان و اعضای این احزاب در خلال ۱۲۶ سال گذشته داشته ام، این موضوع را بررسی کرده باشیم. بنابراین نمی توانم به شما بگویم، راجع به این موضوع چگونه فکر می کنند. اما شما در یك کشور آمریکای لاتین زندگی می کنید و به قدر کافی به کشورهای دیگر هم سفر می کنید و در نتیجه شما بیشتر از من در این باره می دانید.

البته من معتقدم که جنبشهای سیاسی و انقلابی باید تحلیل خود را بر اساس موجود در زمان مشخص مبتنی کنند و تاکتیكها و نحوهٔ برخورد خود را براساس چیزی فراتر از دکترین مورد اعتقادشان تنظیم کنند ـ البته دکترین باید به عنوان سنگ بنای کار مدنظر قرار گیرد و باید در عمل پیاده شود. اگر تفکر سیاسی بدون استراتژی و تاکتیك صحیح به اجرا درآید، در آن صورت، بدون توجه به اینکه آن تفکر سیاسی چقدر ممکن است صحیح باشد، به یك تفکر ناکجاآبادی تبدیل خواهد شد، زیرا نه به طور عینی و نه به طور ذهنی قابل عملی شدن نیست.

من می توانم تضادهایی را که بین جنبشهای سیاسی و کلیسا پدید آمده است، درك کنم. اگر من یك سرخپوست کوبایی، یك سیبونی، بودم و بیگانگانی مسلح به تفنگهای آتشین، تیر و کمان، شمشیر با یك بیرق پادشاهی و یك صلیب می آمدند و به ده کده می کردند و کسانی را که فکر می کردند لازم است کشته شوند، می کشتند و آنهایی را هم که می خواستند، اسیر می گرفتند، آن وقت من راجع به این همه چگونه فکر می کردم? یکی از اولین کارهایی که کریستف کلمب و اسپانیایی ها در بازگشت به اسپانیا کردند، این بود که گروهی از سرخپوستان را با خود بردند و این نقض فاحش حقوق اساسی بومیان بود، زیرا آن ها از هیچ کس اجازه نگرفتند که او را به عنوان غنیمت به اروپا ببرند. آن ها بومیان را به همان ترتیب که یك گرگ، شیر، یك فیل یا یك میمون را به دام می اندازند، اسیر کردند. نقض حقوق حیوانات هنوز کم و بیش امکان پذیر است، اما معتقدم که دیر زمانی است وجدان انسانی حقوق انسانها را محترم می شمرد ـ اعم از اینکه سفیدپوست، سرخپوست،

زردپوست، سیاه پوست، مستیزو ایا هر چیز دیگری باشند. اگر از یك سرخپوست مكزیكی می پرسیدیم كه نظرش راجع به این همه چیست، وی چندان با احترام راجع به فاتحان اسپانیایی و اعتقادات مذهبی آنها، پاسخ نمی داد. آنها مسلح به شمشیر و صلیب آمدند تا «بی دینان» را ـ كه باید فرزندان خداوند تلقی می شدند ـ سركوب و برده كنند و از آنها بهره كشی نمایند. آنها با رسالتی مسیحایی كه كوشید ایمان مسیحی و تمدن غربی را با استفاده از خونریزی تحمیل كند، این بخش از جهان را به این ترتیب فتح كردند. كسانی كه فكر می كنند حامل حقیقت هستند، نمی توانند آن را به واسطهٔ قتل عام و برده سازی خلقها، گسترش دهند.

عینی ترین حقیقتی که کشورهای تسخیر شده از کشورهای پیشرفته تر آموختند، این بود که آزادی خود را از دست داده اند، بر آنها بی عدالتی، استثمار و بهره کشی تحمیل شده است؛ و حتی در بعضی موارد، به طور کامل نابود شده اند. اما این را هم باید به خاطر داشت که حتی در خلال همین دورهٔ اولیه هم،

کشیشهایی بودند که در مقابل این جنایات تکان دهنده واکنش نشان دادند که پدر بار تولومه دولاس کاساس نمونه آنهاست.

بتو: او در این جا زندگی می کرد او هم یك دومینیكن بود.

کاسترو: فرقهٔ دومینیکن باید به او افتخار کند، چون یکی از پرارج ترین کشیشها بود. او کارهای وحشت انگیزی را که پس از تسخیر آمریکای لاتین انجام می شد تقبیح کرد و با آن به مخالفت برخاست. برای چند قرن، استعمار یك واقعیت بود. قاره ها بین قدرت های اروپایی تقسیم شده بود. آسیا، آفریقا، و قاره آمریکا برای قرنها تحت اشغال بود، تقسیم شد و مورد استثمار قرار گرفت. اروپایی ها مذهب شان را هم با خود آوردند، که به یك معنا مذهب فاتحان، برده داران و استثمارگران بود. این درست است که به خاطر ماهیت این مذهب، و می گویم به خاطر محتوای انسانی و جوهر شریف همبستگی نهفته در آن، ـ و اگرچه آن جوهر، در نگاه کشیشان با حقایق و واقعیات در تضاد بود ـ همین مذهب در انتها، مانند رم باستان، به مذهب بردگان تبدیل شد. در این نیم کره غربی، که اسپانیایی ها سه قرن ـ

۱. Mestizo اعقاب دورگهٔ بومیان قارهٔ آمریکا و اسپانیایی ها یا پرتغالی ها ـ م.

در کوبا تقریباً چهار قرن، زیرا کوبا از اولین جاهایی بود که فتح شد و از آخرین جاهایی بود که آزاد گشت ـ در آن ماندند، مذهب فاتحان بسیار گسترش یافت. در آسیا وضع این طور نبود، زیرا مذاهب دیگری داشت که بسیار ریشه دار بودند و فرهنگهایی داشت که بسیار مقاوم ماندند ـ هندوئیسم، مذهب بودایی و سایر مذاهبی که محتوایی بسیار غنی داشتند. بنابراین در آن جا مسیحیت با سایر مذاهب و فلسفه ها برخورد کرد و نتیجه این شد که تسلط آن به اندازه آمریکای لاتین گسترده و جهان شمول نباشد. در دنیای عرب و خاورمیانه، علی رغم جنگهای صلیبی و فتوحات متعاقب آن و تسلط اروپای غربی، دین اسلام حاکم بود. در جنوب شرقی آسیا و هند، علی رغم اینکه این کشورها مستعمره اروپا شدند، هندوئیسم و مذهب بودایی غلبه داشت. در جزایر هند شرقی (اندونزی) و سایر مناطق آسیا، مثل چین نیز، علی رغم تسلط اروپا، مذاهب بومی هم چنان پابرجا ماند.

حتی در اروپای فئودالی که اشراف و اربابان فئودال مالك زمین و سرف ها بودند، كلیسا ـ که قرار بود تسلی بخش روح انسان ها باشد ـ متحد نظام بهره کشی بود. بین نظام اجتماعی و آئین كلیسا، تناقض وجود داشت.

در امپراتوری روسیهٔ تزاری، اتحاد محکمی میان نظام امپراتوری، اشراف، اربابان فئودال، زمینداران و کلیسا وجود داشت. این یك واقعیت غیرقابل بحث تاریخی است که برای چندین قرن استمرار داشت.

سراسر آفریقا۔ به استثنای اتیوپی۔ به زور اسلحه فتح شد. فاتحان در بعضی جاها بیشتر از مناطق دیگر ماندند، اما شبیه سازی فرهنگی زیادی صورت نگرفت، مسیحیت هیچگاه واقعاً در آفریقا پیروز نشد. در شمال آفریقا، اسلام رواج گسترده ای داشت و سایر مذاهب این قاره هم مذاهب انیمیستی بود. غربیان، قرنها به آفریقا می رفتند که برده تهیه کنند، نه آن که مسیحیت را تبلیغ کنند. من نمی دانم که آیا کسی می داند که دقیقاً چند میلیون انسان آزاد در آفریقا توسط اروپائیان به اسارت گرفته و برده شدند تا به آمریکای لاتین، منطقه کارائیب، یا ایالات متحده آورده شوند و به عنوان کالا فروخته شوند، شاید ۱۰۰ میلیون نفر. فکر می کنم تحقیقاتی درباره این موضوع انجام شده و این ثابت شده است که در حدود ۵۰ میلیون نفر جان سالم به در بردند، اما عدهٔ زیادی از آن ها۔ شاید اکثریت۔ در جریان

اسیر شدن یا در خلال سفر بین دو ساحل اقیانوس اطلس جان باختند. بتو: چهار میلیون نفر زنده به برزیل رسیدند.

کاسترو: فقط فکرش را بکنید که چه تعداد دور از موطن و خانواده و یار و دیار خود مردند. این نظام هولناك تقریباً چهار قرن دوام یافت. برتری فنی، اقتصادی و نظامی اروپای غربی، قرن ها بر مردم کشورهایی که امروز جهان سوم خوانده می شود حکم راند.

در بسیاری از مناطق، سرخپوستان از صحنهٔ روزگار محو شدند. در کوبا، فاتحان آن ها را عملاً نابود کردند. اما در جاهای دیگر نتوانستند همین کار را بکنند\_ یا به این علت که جمعیت سرخپوستان زیاد بود و یا اینکه به عنوان نیروی. کار از ایشان مراقبت بیشتری به عمل می آمد.

برای چهار قرن همهٔ آفریقائیان، بدون تمایز، به بردگی کشیده شدند. علی رغم اعلام رسمی احترام به حقوق خدشه ناپذیر انسان «که قوانین طبیعت و خداوند طبیعت به او اعطا کرده است» و حقیقت نشان داده اسن، که حقوق بدیهی انسان است، در ایالات متحده حتی پس از استقلال، برده داری لغو نشد. میلیون ها سیاه پوست آفریقایی و فرزندانشان برای بیش از یك قرن، مم چنان برده ماندند. حقیقت بدیهی و تنها حقی که سازندگان نظام سرمایه داری و برده داری به آن ها دادند، همین بود. در همان کشور، پس از اعلام استقلال، سرخپوسان، محو شدند، و این کار توسط مسیحیان اروپایی و اعقابشان انجام گرفت. و همهٔ این مردم هم خیلی مذهبی بودند و خود را مسیحی می دانستند؛ همان طور که آن هایی که برای چند قرن سرخپوستان را شکار می کردند و پوست سرشان را درمی آوردند تا ثروت و زمین آن ها را بگیرند، هم چنین می پنداشتند، این یك واقعیت تاریخی انکارناپذیر است.

حتی در آرژانتین هم، در خلال دورهٔ حکومت روزاس، مسیحیان به پیروی از الگویی که در ایالات متحده تحقق یافته بود به زمین سرخپوستان هجوم بردند و خود آنها را نابود کردند. انقراض نسل جمعیت بومی کاری بود که در بسیاری از مناطق انجام شد. بنابراین، در اروپا اربابان فئودال، اشراف و سلسله مراتب عالی کلیسا در اتحادی که قرنها بقا یافت، سرفها و دهقانان را استثمار کردند. در امپراتوری تزاری هم همین وضع تا آخر قرن نوزدهم دوام یافت.

اگر مسأله را از دیدگاهی تاریخی تحلیل کنیم، هیچ کس نمی تواند انکار کند که کلیسا \_ کلیسا \_ کلیسا ی فاتحان، ستمگران و بهره کشان \_ در کنار فاتحان، ستمگران و بهره کشان بود. این کلیسا هیچ وقت برده داری را، که نهادی است که امر وز این قدر مورد نفرت وجدان ما است، قاطعانه تقبیح نکرد. هیچ گاه بردگی سیاهان یا سرخپوستان از سوی آن مورد نکوهش قرار نگرفت. کلیسا هیچ وقت انقراض نسل جمعیتهای بومی یا سایر جنایاتی را که علیه این مردم انجام شد \_ این حقیقت که زمین آن ها غصب شد، ثر وتشان غارت شد و فرهنگ شان نابود شد و از حیات ساقط شدند \_ نکوهش نکردند و این نظام شدند \_ نکوهش نکردند و این نظام برای قرن ها دوام یافت.

جای تعجب نیست که ایده های انقلابی یک در مبارزه علیه این بی عدالتی های کهن پدید آمد، خمیر مایه ای ضدمذهبی داشت. بله، در مورد ریشه های آن ایده ها در درون جنبش انقلابی یک دلیل عینی و تاریخی وجود دارد. آن ایده ها در انقلاب بورژوایی فرانسه و انقلاب بولشویکی هم مطرح بود. این ایده ها ابتدا در نهضت لیبرالیسم پدیدار شد؛ در فلسفه ژان ژاک روسو و سپس اصحاب دایرة المعارف فرانسه نیز این روحیهٔ ضدمذهبی وجود داشت. فقط در سوسیالیسم این ایده ها مطرح نبود. بعدها، به دلایل تاریخی، این ایده ها در مارکسیسم ـ لنینیسم هم مطرح شد. کلیسا هیچ گاه سرمایه داری را تقبیح نکرد. شاید ۱۰۰ یا ۲۰۰ سال بعد از امروز، زمانی که سرمایه داری کاملاً از صحنهٔ روزگار محو شده است، کسی پیدا شود و به تلخی بگوید «کلیسای سرمایه داری برای قرن ها، نظام سرمایه داری و امپریالیستی را نکوهش نکرد». همان طور که ما امروز می گوییم که کلیسا برای قرن ها برده داری، نابود کردن نسل سرخپوستان و نظام استعماری را محکوم نکرد.

انقلابیون علیه نظام موجود بهره کشی، که بی رحم هم هست، می جنگند. پس برای کارهایی که شما می گویید اشتباه بوده است ـ و شاید در واقع هم بتوان آن را اشتباه فرض کرد ـ دلایلی وجود دارد. مسأله این است که یك ایده یا یك برنامهٔ اجتماعی انقلابی را چگونه باید پیاده کرد. اگر منظور شما این است که در اوضاع کنونی آمریکای لاتین اگر بر اختلافات فلسفی با مسیحیان ـ که به عنوان اکثریت، قربانی نظام می شوند ـ تأکید شود، این کار اشتباه است، و به جای این کار باید

کو شید همه کسانی را که آر زوهای مشتر کی در مورد عدالت دارند با هم متحد کرد، در آن صورت با شما موافقم. از این هم فراتر، با شما موافقم، چون ما شاهد بیداری گروه بزرگی از مسیحیان در آمریکای لاتین هستیم. اگر براساس این واقعیت و این شرایط مشخص تحلیل کنیم، این مطلقاً صحیح و منصفانه است که بگوییم جنبش انقلابی باید با موضوع برخورد صحیحی داشته باشد و به هر قیمت از شعارهای آئینی که با احساسات مذهبی مردم ـ کارگران، کشاورزان و اقشار متوسط ـ مغایر است، پرهیز کند. زیرا پرداختن به این شعارها و لفاظیها، فقط به منافع نظام استثمار خدمت می کند. من می گویم در مقابل این واقعیت جدید، جنبش چپ باید روش برخورد خود با مسأله و رویکرد خود به موضوع را عوض کند. با شما در این مورد کاملًا موافقم و دربارهٔ آن هیچ شکی ندارم. اما باید توجه داشت که در دوره ای طولانی در تاریخ از مذهب به عنوان ابزاری جهت اعمال سلطه و ستم استفاده شد و بنابراین منطقی است انسان هایی که می خواستند آن نظام غیرعادلانه را دگرگون کنند با اعتقادات مذهبی، با آن ابزارها و با ایمان مذهبی، از در ستیز درآیند. من فکر می کنم اهمیت تاریخی عظیم الهیات آزادی بخش، یا کلیسای رهائی بخش - هر چه می خواهید آن را بنامید ـ دقیقاً در تأثیر عمیقی است که بر دیدگاه های سیاسی پیروان خود گذاشته است. این جنبش به مثابه یلی است که میان مؤمنین امروز و ایمان آورندگان گذشته ـ گذشتهٔ دور چند قرن نخست ظهور مسیحیت، چند قرن پس از مسیح ـ بریا شده است. می توانم کلیسای آزادی بخش یا الهیات آزادی بخش را به عنوان بازگشت مسیحیت به ریشه ها، به تاریخ جذاب، بسیار زیبا، قهرمانانه و پرشکوهش، تعریف کنم. این جنبش آنقدر اهمیت دارد که همهٔ جنبشهای چپ آمریکای لاتین را وادار می کند به آن به عنوان یکی از مهمترین حوادث عصر ما، توجه كنند.

به این علت می توانیم آن را چنین توصیف کنیم که می تواند استثمارگران، فاتحان، ستم گران، متجاوزان و غارتگران خلق های ما، و کسانی که ما را در جهل، بیماری و فقر نگه می دارند، از مهم ترین سلاحی که برای گیج کردن، فریب دادن و سرخورده کردن توده ها و ادامهٔ بهره کشی از آنان در اختیار دارند محروم کند. در سراسر آن دورهٔ طولانی تاریخ که به آن اشاره کردم، افرادی در غرب

مسیحی سوداگر تا آنجا پیش رفتند که در این باره بحث کنند که آیا سرخپوستان آمریکا، سیاهان، هندیان و سایر اقوام آسیایی، روح دارند یا ندارند. آنچه در طول قرنها وحشت، استثمار و انواع جنایت، عملاً به آن ها اعطا شد این بود که آن ها هم روح دارند. اما این به معنی هیچ گونه حقی برای آن ها، بجز حق برده شدن، استثمار شدن، غارت شدن و مرگ، نبود.

حتی انقلابهای بورژوایی که در فرانسه، ایالات متحده و جاهای دیگر از حقوق خدشه ناپذیر انسانها سخن می گفتند هم این حقوق را برای سرخپوستان، سیاهان، آسیاییها و مستیزوها به رسمیت نشناختند. این حقوق خدشه ناپذیر، فقط مخصوص سفیدپوستان بود. حق حیات، آزادی و امنیت و نیز حق برخورداری از بهداشت، آموزش، فرهنگ و اشتغال مناسب به وسیلهٔ انقلابهای بورژوایی بزرگ، فقط برای سفیدپوستان اروپایی معتبر شناخته شد. این شهادت تلخ و ناخوشایند تاریخ است. هیچ کدام از این حقوق برای مردمان جهان سوم نبود. و تا این جا، تنها امتیازی که به ده ها میلیون و صدها میلیون نفر از کشاورزان فقیر و کارگرانی که با دستمزدهای بسیار اندك، معیشت خود را تأمین می کنند، و حلبی آبادنشینان در همه پایتختهای آمریکای لاتین، واگذار شده، پذیرفتن این حلبی آبادنشینان در همه پایتختهای آمریکای لاتین، واگذار شده، پذیرفتن این است که آنها هم روح دارند.

اما اگر این را بپذیریم؛ اگر قبول کنیم که آنها هم روح دارند، آن وقت فکر میکنم موضعی که مسیحیانی مثل شما اتخاذ کرده اند و مبتنی است بر اعلام و درخواست همین حقوق برای همه، واقعه ای تاریخی و با اهمیت بسیار است.

بتو: فرمانده، تن و روح، یك واحد را تشكیل می دهند: یك انسان.

کاسترو: اگر بپذیرید که بین فقرا و تروتمندان، سیاه پوستان و سفیدپوستان، کشاورزان بی زمین و اربابان، برابری معنوی وجود دارد، آن وقت باید این را هم تأیید کنید که همهٔ آن مردان و زنان، همهٔ آن انسانهایی که بدن ها و ارواحی درست مانند سفیدپوست ها، و تروتمندان دارند، باید از همان حقوقی برخوردار باشند که دیگران از آن برخوردارند. من مبارزه ای را که شما به راه انداخته اید این گونه می بینم. جای تعجب نیست که امپراتوری آمریکا، حکومت آن، نظریه پردازان و سخن گویان آن شروع به اتخاذ موضعی تندتر علیه الهیات آزادی بخش، کرده و آن

را خرابکار می خوانند. آن ها در عمل مجبورند به این اصل پایبند بمانند که ما روح نداریم. زیرا اگر ما روح و بدن داشته باشیم، آنها مجبورند اعتراف کنند که ما هم حق داریم از حیات، غذا و بهداشت برخوردار باشیم؛ ما هم حق داریم به تحصیلات بپردازیم، سقفی بر بالای سر داشته باشیم، کار داشته باشیم و با برخورداری از کرامت زندگی کنیم. در آن صورت آن ها مجبور خواهند بود که بپذیرند همسران و دختران کارگران هم حق دارند که فاحشه نشوند و خانواده ها در علبی آبادها حق دارند زندگی خود را از راه قمار، فروش مواد مخدر، دزدی یا صدقه تأمین نکنند. از نظر منطقی، آن موضع یا نظریه مذهبیای که در تاریخ مسیحیت، در جستجوی بهترین ارزش ها باشد، از اساس با منافع امپریالیسم در تضاد می افتد. من هنوز هم فکر می کنم که اگر چه نظریه پردازان امپریالیسم از نظر تئوریك تصدیق می کنند که ما هم روح داریم، اما آقایان محترمی که اعلامیه سانتافه را تنظیم کردند در عمق وجودشان، این اصل را در مورد سیاه پوستان، سرخپوستان و مستیزوها ـ مردمی که در جهان سوم زندگی می کنند ـ صادق نمی دانند. ولی بازهم خود را گروه سانتافه (ایمان مقدس) می نامند! این پایه و اساس برخورد تبعیض گرایانهٔ آنان است، و من مي توانم موضع متعصبانهٔ آن ها را درك كنم، همان طور كه اهميت تاريخي تصمیمی را هم که توسط بخش مهمی از کلیسای آمریکای لاتین در مورد حمایت از فقرا اتخاذ شده است، درك مي كنم.

شرح شما درباره اینکه فقرا چگونه به کلیسا هجوم آورده اند، بسیار زیبا بود. من معتقدم که این درد فقرا بود که به کلیسا هجوم آورد؛ تراژدی وصف ناپذیر آن توده ها بود که به کلیسا هجوم آورد. معتقدم که این فریاد دردناك به گوش کلیسا رسید و بیش از همه به گوش آن روحانیونی رسید که به مردم شان خیلی نزدیك بودند و می توانستند ناله های آنان را بشنوند و درد و رنج آن ها را روشن تر از همه دریابند.

طنین این ناله ها فراتر رفت، و به اسقف ها، کاردینال ها و حتی به پاپ جان سیزدهم، هم رسید. جهان سوم و انقلابیون جهان سوم تأثیر بیانات عمیق جان سیزدهم را حس کردند. همه کس در کشورهای ما، و از جمله مارکسیست ـ لنینیست ها از او با احساس احترام و برادری یاد می کنند. معتقدم موعظهٔ جان سیزدهم، بدون شك تأثیر زیادی بر این انتخاب و موضعی که بسیاری از کشیش ها و

اُسقفها در قبال فقرا در جهان سوم، و بخصوص در آمریکای لاتین اتخاذ کردند، گذاشت.

بتو: جان سیزدهم، کشاورزی بود که پاپ شد.

کاسترو: شاید آن عامل تأثیر زیادی بر نحوه تفکر او داشت. ما نمی توانیم بدون اینکه از جان سیزدهم یاد کنیم، درباره جنبش کلیسا در آمریکای لاتین و این نزدیکی به مردم، صحبت کنیم. شما دارید از سالهای بعد از ۱۹۶۸ صحبت می کنید؛ باید بگویم من هم از این دگرگونی ها آگاه نبودم. اما تأثیری را که تفکر جان سیزدهم بر تطور کلیسای کاتولیك و ظهور این جنبش داشته است، دیده ام. من فکر می کنم این تأثیر، متقابل و طرفینی بوده است. فقرا بر کلیسا تأثیر گذاشتند و بر آن هجوم بردند، و کلیسا هم به نو به خود، این رنج را منعکس کرد و به فقرا نزدیك شد. می توانم به شما اطمینان بدهم هیچ گاه قبل از آن که بسیاری از کشیشها و اسقفها با آرمان فقرا یگانه شوند، کلیسا در این نیمکره اینقدر نفوذ و حیثیت نداشته است.

بتو: شما می دانید که افراد بسیاری در اروپا و از جمله افراد وابسته به کلیسا، فکر می کنند الهیات آزادی بخش چیزی جز سوء استفاده مارکسیست ها از کلیسا نیست.

من از الهیات آزادی بخش طرفداری کامل کرده ام و این را هم باید بگویم فرمانده که امروز به برکت الهیات آزادی بخش، ایمان مسیحی خود را عمیق تر می دانم.

کلیسای اروپا، مثل جامعهٔ اروپا، برای قرنها مرکز جهان بود. و کلیسای [اروپا] عادت کرد که نه تنها الگوی کلیسا، بلکه الهیات خاص خود را هم به سایر نقاط جهان صادر کند. من به الهیات اعتقاد دارم. الهیات، انعکاسی از ایمان اجتماعی مسیحی است. به این معنا، هر مسیحی ای که در ایمان خود به غور بپردازد وارد قلمرو الهیات شده است، اما هر فرد مسیحی، یك عالم الهی نیست. الهیون کسانی هستند که پایه علمی، و دانش علمی لازم در علوم الهی را دارند، و در عین حال با اجتماع هم تماس دارند و قادرند به احکام عمل کنند و تعقلات مردم مسیحی را در چارچوبهایی منظم کنند. ما می دانیم که اروپا الهیاتی را پدید آورده است که ما آن را الهیات لیبرال می نامیم و ارزش خاص خود را هم دارد. اما این الهیات هم،

مثل هر الهیات دیگری، مسایل یك واقعیت اجتماعی خاص در این مورد، اروپا در منعکس می کند. و مهم ترین وقایع اروپا در قرن حاضر چه بوده است؟ دو جنگ جهانی. این واقعیت سبب شده است که کل فرهنگ اروپا، سئوالات رنج آوری را در باره ارزش انسان ها و معنای زندگی، مطرح کند. وقتی به فلسفهٔ هایدگرو سارتر، فیلم های فلینی و بونوئل، نقاشی های پیکاسو و نوشته های کامو، توماس مان و جیمز جویس نگاه می کنیم، می بینیم همه آن ها می کوشند به این سئوال آزاردهنده پاسخ دهند که انسان ها چه ارزشی دارند. و الهیات اروپایی، در این راستا، و در فلسفهٔ فردگرایانه، ابزارهایی یافت که برای فهم واقعیت به آن نیاز داشت.

خوب مهم ترین واقعه در تاریخ آمریکای لاتین در قرن حاضر چیست؟ جنگ؟ نه. ما جنگهای منطقه ای داشته ایم، اما یك جنگ قاره ای نداشته ایم. مهم ترین مسأله یا مهم ترین واقعیت در تاریخ آمریکای لاتین، شمار عظیم مردم فقر زده است. بنابراین مشکل ما، مسأله فلسفی انسان نیست. سئوال دردناکی که ما باید بپرسیم این است که چرا در زمانی که جهان چنین تکنولوژی پیشرفته ای در اختیار دارد، چنین اکثریت قاطعی از انسان های فاقد شخصیت انسانی، مردمی بدون حقوق یا امید، در آمریکای لاتین هیچگونه حقوقی بندارند. به این معنا که در بسیاری از موارد، در شرایطی بدتر از حیوانات زندگی می کنند. گاوها در برزیل، از اکثر مردم برزیل بهتر زندگی می کنند. و الهیات برای تحلیل این وضع به چیزی بیش از فلسفه نیاز دارد. باید به دنبال پیدا کردن علل این وضع باشیم و برای این کار از علوم اجتماعی مدد بگیریم، و علوم اجتماعی هم نوی تواند سهم مارکسیسم را نادیده بگیرد.

به محض اینکه الهیات آزادی بخش ـ از روی احساس عدالت خواهی برای مردم و احترام به حقیقت، که تحلیل علمی مستلزم آن است ـ به این ترتیب تدوین و بیان شد، واکنش شدیدی را در بخشی از کلیسا برانگیخت که موجب اعمال مجازاتهایی علیه بعضی از رفقای ما، از قبیل لئوناردوبوف که یکی از الهیون برزیلی است، شد. او به خاطر اعمال اساسی ترین حق خود به عنوان یك عالم الهی کلیسا، یعنی غور در ایمان با توجه به تاریخ و واقعیت اجتماعی مردم خود، تنبیه شد. میل دارم شما که وقایع جهان را از نزدیك و به محض اینکه اتفاق می افتند،

مطالعه می کنید نظر خود را بگویید. کل این بحث و جدل درباره الهیات آزادی بخش چه تأثیری بر شما داشته است؟ عکس العمل شما چه بوده است؟ آیا هیچ علاقهٔ خاصی را در شما برانگیخته یا موجب بروز هیچ گونه واکنش مشخصی به عنوان یك انسان و یك سیاستمدار، شده است؟ میل دارم راجع به این موضوع صحبت کنید.

کاسترو: شماسئوالی بسیار مشکل ـ و بسیار ظریف ـ مطرح کردید. یك بار دیگر باید به بعضی از نکاتی که در توضیحات شما بود اشاره کنم. اول به مسألهٔ سوءاستفاده مارکسیستها از کلیسا می پردازم.

قبلاً در این باره صحبت کردیم. یك روز دیگر هم قبل از اینکه مصاحبه را شروع کنیم، راجع به آن بحث کردیم. گفتم که سوءاستفاده کنندگان و بازیگران هیچگاه شایسته احترام هیچ کس نبوده اند و در هیچ جا هم موفق نشده اند. سوءاستفاده کنندگان مانند قایق های بادبانی کوچکی هستند که با باد و نیروی امواج حرکت می کنند. سوءاستفاده با فرصت طلبی مترادف است. سوءاستفاده و بازیگری، جوهر ندارد؛ ریشه ندارد. فکر نمی کنم اگر شما فکر می کردید که من یك سوءاستفاده چی هستم هیچ گونه احترامی برای من قائل می شدید، و به همین ترتیب، هیچ فرد انقلابی هم اگر فکر می کرد که شما مورد سوءاستفاده قرار گرفته اید، برای شما یا دیگرانی مثل شما احترام قائل نمی شد. من فکر می کنم چیزهایی از قبیل احترام، روابط، تحلیل جدی و تفاهم، فقط بین کسانی می تواند مطرح باشد که با خود و با دیگران صادق باشند. اگر شما یك مؤمن عالم نبودید، اندیشه های شما هیچ تأثیری بر ما نمی گذاشت.

آنچه شخصاً موجب برانگیخته شدن احترام من به شما شد، برداشتم از تعهد و اعتقادات عمیق مذهبی شما بود. مطمئنم که سایر افراد کلیسا هم که به این مسائل پرداخته اند، مثل شما هستند. اگر ما انقلابیون فکر می کردیم که شما صادق نیستبد، هیچیك از چیزهایی که گفته ایم معنی نمی داشت ـ نه ایده هایی که راجع به آن بحث کردیم و نه فکر اتحاد یا حتی وحدت بین مسیحیان و مارکسیست ها (که قبلاً در نیکاراگوا مطرح کردم). زیرا که یك مارکسیست واقعی به یك مسیحی دروغین اعتماد نمی کند و یك مسیحی واقعی هم به یك مارکسیست قلابی اعتماد نمی کند. فقط این یقین می تواند اساس یك رابطه مستحکم و دیر پا باشد.

اجازه بدهید این مطلب را همین جا رها کنیم. ضرب المثلی هست که می گوید «پیدا کردن دروغگو از پیدا کردن یك آدم چلاق هم آسان تر است». ایمان یك مسیحی و ایمان یك انقلابی چیزی نیست که بتوان به آن تظاهر کرد و دروغ را هم نمی توان مخفی نگاه داشت. می توانم بفهمم چرا کسانی که از وجود این همه ایمان نگرانند، به این استدلالهای ساده اندیشانه متوسل می شوند. این در مورد هر دو طرف صادق است.

می بینم که شما درباره آن زیاد فکر کرده اید. این امر وقتی که راجع به اروپا، الهیات لیبرال، عوامل تاریخی و وقایع بزرگی که بر اندیشه های مهم ترین متفکرین ارویا تأثیر گذاشته است صحبت می کردید، مشهود بود. آنچه شما راجع به تفاوت واقعیت اجتماعی در اروپا و واقعیت اجتماعی در نیم کره ما ـ که در آن ماهیت هولناك فقر عامل تعيين كننده اساسي است\_گفتيد به شدت مرا تحت تأثير قرار داد. این امر در ۴۰ یا ۵۰ سال گذشته صادق بوده و امروز بیش از پیش آشکار شده است. بحران اقتصادی دههٔ ۱۹۳۰ یکی از حادترین تراژدی های آمریکای لاتین بود، اما بحران کنونی از آن هم حادتر است. در آن موقع آمریکای لاتین در حدود ۱۰۰ میلیون نفر جمعیت داشت؛ امروز در حدود ۴۰۰ میلیون نفر جمعیت دارد. منابع تأمین معیشت و حتی منابع طبیعی آن ته کشیده است. اگر چه نظریه هایی در این باره تدوین شده است، اما من نمی دانم انسان های ابتدایی چگونه زندگی می کردند. گفته می شود که آن ها برای بقا، شکار و ماهیگیری می کردند و به جمع آوری میوه می پرداختند. حیوانات وحشی فراوان بود و در رودخانه ها و دریاها هم ماهی پیدا می شد. آلودگی محیط زیست وجود نداشت. آن ها چوب فراوانی در اختیار داشتند تا برای گرما آن را بسوزانند. ریشه درختان و میوه جات هم در دسترسشان بود تا از آن بخورند.

این منابع طبیعی به تدریج تحلیل رفته و به نحوی فزاینده کمیاب شده است. این منابع آلوده شده، و صاحبان آن به شدت از آن محافظت می کنند. در همین حال، شمار انسانها چندین و چند برابر شده است.

امروزمردم نمی توانند با جمع آوری خوراك یا شكار به زندگی خود ادامه دهند. آن ها باید از کشاورزی متراکم، پرورش ماهی، ماهی گیری در آبهای عمیق، از تکنولوژی جدید و صنعت استفاده کنند. انسان های جدید نمی توانند بدون آموزش و مراقبت های بهداشتی، زندگی کنند. قانون بقای اصلح متضمن آن بود که تنها سالم ترین و انطباق پذیر ترین انسان های اولیه باقی بمانند. انسان های جدید باید بیشترین محصول را از زمین به دست آورند، زیرا زندگی دیگر نمی تواند به طبیعت و محیط وابسته باشد. صدها میلیون انسان در این نیم کره، فاقد وسایل تأمین معاش هستند، و در نتیجه، فقر در مقیاس وسیعی وجود دارد. من در مورد آنچه راجع به انسان های فاقد شخصیت انسانی گفتید، کاملاً با شما موافقم. خوتلمیر بتینگ به من گفت که در برزیل که در حدود ۱۳۵ میلیون نفر جمعیت دارد، ۳۲ میلیون نفر بازار مصرفی را تشکیل می دهند که به بازار مصرف بلژیك شباهت دارد، ۳۰ میلیون نفر اندکی پایین تر از این سطح قرار دارند، ۴۰ میلیون نفر در سطح تأمین حداقل معیشت زندگی می کنند و ۳۰ میلیون نفر در زیر سطح تأمین حداقل معیشت، به حال خود رها شده اند. مردمی را که در حلیی آبادها زندگی می کنند، کار ندارند، نمی توانند به مدرسه بروند و وسیلهای برای اعاشه ندارند، در کدام مقوله باید جای دهیم؟ روشن است که در مقولهٔ انسان های فاقد شخصیت انسانی! بیش از نیمی از مردم در اکثر کشورهای آمریکای لاتین در همین مقوله جای می گیرند، و این در حالی است که ۱۵ درصد ـ شاید ۲۰ درصد، بگذارید بگوییم ۱۰ تا ۲۰ درصد ـ مثل مردم بلژیك ـ با برخورداری از فرصت ها و الگوی مصرف مشابه آن ها، زندگی می کنند. به عبارت دیگر، می توانیم بگوییم که بین ۲۵۰ تا ۳۰۰ میلیون نفر در این نیم کره ـ در حدود ۴٫۳ کل جمعیت ـ را می توان در مقولهٔ انسان های فاقد شخصیت انسانی جای داد. من كاملًا با آنچه گفتيد موافقم و به توضيحات شما بسيار علاقمندم. شرحش مفصل است، اما تاریخ نشان می دهد که همهٔ این چیزها کاملاً با استعمار و برده داری، ارتباط دارند. ثروتی که از این نیم کره بیرون برده شد، منابع لازم برای توسعهٔ قدرتهای صنعتی را در اروپا و ایالات متحده، تأمین کرد. همان طور که قبلًا هم گفتم، تا ۱۰۰ سال پس از استقلال هم برده داری در ایالات متحده ریشه کن نشد. همهٔ این ها مبتنی است بر توسعه نیافتگی، استعمار نو، اشکال مختلف غارت با بهره جویی از رابطهٔ مبادلهٔ نابرابر، سیاستهای حفاظت از بازار داخلی، فروش کالاهای مازاد داخلی به قیمت ارزان در خارج، و استثمار بی رحمانهٔ منابع انسانی و طبیعی نیم کرهٔ غربی، نرخهای بالای بهره، سیاستهای پولی و مجموعهٔ کاملی از سایر روشهای بهره کشی که کشورهای جهان سوم را وابسته، توسعه نیافته و فقیر نگاه داشته است. آمریکای لاتین به علت برخورداری از سطوح بالاتر فرهنگی، آموزشی، سیاسی و اجتماعی و نیر میزان اطلاعات در مورد جوامع مصرفی غرب، که در این نیمکره به شدت برای آنها تبلیغ می شود، بخصوص در قبال این همه حساس است. در نتیجه، آگاهی جوامع آمریکای لاتین از نابرابری و فقر بسیار بیشتر از سایر مناطق جهان، مثل آفریقا و آسیا است. و این همه، وضع را از نظر سیاسی و اجتماعی، بالقوه خطرناك تر و انفجارآمیزتر می كند.

با این نظر شما موافقم که مارکسیسم سهم مهمی در توسعهٔ علوم اجتماعی داشته است. می فهمم چرا کسانی که از یك موضع مذهبی به این مسایل توجه دارند، به یافتن توضیحی در این مورد و انجام تحقیق علاقه دارند و از مارکسیسم هم به عنوان یك ابزار تحلیلی استفاده کرده اند، زیرا تحقیق باید بنیاد علمی داشته باشد و از روش تحلیل علمی بهره مند باشد. آن ها برای تبیین مسایل مذهب شناختی، متافیزیکی یا فلسفی از مارکسیسم استفاده نکرده اند. آن ها از آن برای فهم پدیده های اقتصادی، اجتماعی و سیاسی استفاده کرده اند. مثل این است که دکترها در تشخیص یك بیماری از روش های علمی و تجهیزات استفاده می کنند و به این کمتر اهمیت می دهند که این تجهیزات در ایالات متحده، فرانسه، اتحاد شوروی، ژاپن یا کشوری دیگر ساخته شده است. علم فی نفسه، ایدئولوژی ندارد. به این معنی که یك کشوری دیگر ساخته شده است. علم فی نفسه، ایدئولوژی ندارد. به این معنی که یك وسیلهٔ علمی، یك دارو، هر نوع وسیلهٔ صنعتی یا پزشکی یا یك ماشین ـ هر یك از این چیزها ـ به خودی خود، حامل ایدئولوژی نیست. تبیین علمی ممکن است به پذیرش چیزها ـ به خودی خود، حامل ایدئولوژی نیست. تبیین علمی ممکن است به پذیرش

این را می فهمم. خوب، چه کسی از مارکسیسم به عنوان وسیله استفاده می کند؟ همهٔ الهیون آزادی بخش یا فقط بعضی از آنها؟ من در موقعیتی نیستم که بگویم الهیون آزادی بخش از مارکسیسم به عنوان روش یا ابزاری برای تحقیق دربارهٔ مسایل اجتماعی استفاده کرده اند، اما این را می دانم که تقریباً همهٔ دانشمندان از آن استفاده می کنند.

مثلًا من کتابهای علمی و آثار تحقیقاتی زیادی را می خوانم که مربوط به

مسایل اجتماعی نیست. دانشمندان بی شماری در حال مطالعهٔ زیست شناسی، ستارگان، سیارات، حیات، گیاه شناسی و کانی شناسی، هستند. روشن است که آنها جملگی، مستقل از یقینهای مذهبی خود، به تحقیق علمی مشغول اند. نظریهٔ تکامل برای مدت زمانی طولانی، نفی می شد و بعضی از دانشمندان به خاطر قبول آن، به شدت نکوهش می شدند. در واقع زمانی بود که این اندیشه که زمین گرد است رد می شد، اینکه زمین به دور محور خود و در مداری بر گرد خورشید می چرخد نیز نفی می شد. در جریان پیشرفت علمی انسان، بسیاری از حقایق علمی ابتدا انکار می شد.

امروز، هر دانشمندی \_ اعم از اینکه کاتولیك، پروتستان، مسلمان، هندو، بودایی، یا اهل ایالات متحده، ژاپن، چین یا هر کشور دیگری باشد \_ صرف نظر از اعتقادات مذهبی خود، بدون ذره ای تردید صرفاً از یك زاویهٔ علمی با مسایل برخورد می کند. و دقیقاً به همین دلیل است که علم چنین پیشرفت عظیمی کرده است، قوانین ژنتیك کشف شده و تغییر ساختارهای سلولی \_ و به بیان دیگر، خلق انواع جدید \_ ممکن شده است. مندل که قوانین ژنتیك را کشف کرد یك راهب بود، (مطمئن نیستم، اما فکر می کنم او یك راهب عضو فرقهٔ بنه دیکت ابود). سایرین به اعماق بیشتری راه یافتند و جهشها و علل آن را کشف کردند. کسانی دیگر سلولها و هستهٔ آن و کروموزم های آن را مطالعه کردند، دی.ان.ای (D.N.A) را تجزیه و تحلیل کردند و چیزی را که تحت عنوان برنامه ریزی ژنتیك سلول معروف است، کشف کردند. آن ها بیشتر کاوش کردند و اینك موفق شده اند ژن ها را از یك است، کشف کردند. آن ها بیشتر کاوش کردند و اینك موفق شده اند ژن ها را از یك نوع سلول به نوعی دیگر منتقل کنند.

همین امر در مورد کسانی که قدرت افسانه ای اتم را از طریق محاسبات ریاضی و پژوهش فیزیکی کشف کردند نیز صادق است، کسانی که به اکتشاف در فضا پرداختند و تسخیر آن را ممکن کردند هم به همین ترتیب کار کردند و نیز کسانی که داروسازی جدید را توسعه دادند و امروز می توانند مولکول هایی را طراحی کنند

۱ . Benedictine ـ فرقه ای مذهبی که در سال ۵۲۹ پس از میلاد، توسط بنه دیکت قدیس پایه گذاری شد. ـ م.

که در طبیعت یافت نمی شود و می توانند آن را در آزمایشگاه بسازند. مثلاً در حالی که ۳۰ سال پیش انواع معینی از آنتی بیوتیك از طریق كشت قارچ تولید می شد، امروز از طریق ترکیبات شیمیایی تولید می شود و دانشمندان داروهایی را ساخته اند که بهتر و مؤثرتر از داروهایی است که به اشکال طبیعی یافت می شود. من به این علت این توضیحات مفصل را می دهم که معلوم شود مطالعهٔ هر مسأله اجتماعی مستلزم کاربرد روشهای علمی است. بسیاری از دانشمندان از روشهایی استفاده کرده اند که ارتباط نزدیکی با مفاهیم مارکسیستی دارد. آنها از روشهای علمی برای تعبیر پدیده های شیمیایی، فیزیکی و طبیعی استفاده کرده اند، اما برای تفسیر موضوعات فلسفى يا مذهب شناختى از اين روش ها استفاده نكرده اند. آن ها از نظریه های تکامل طبیعی، قوانینی که توسط ستاره شناسان کشف شده است و قوانین فیزیك ـ از قانون جاذبه گرفته تا قوانینی كه بر موجودیت كهكشان ها حاكم است ـ استفاده می کنند. بسیاری از کسانی که در این زمینه ها کار می کنند، در مهندسی ژنتیك و زیست شناسی، شهرت جهانی دارند و عده زیادی از آنها پروتستان، کاتولیك، مسلمان، یهودی، هندو یا بودایی هستند و یا پیرو مذاهب دیگرند. بعضی دیگر هم بی خدا و بی دین یا نداننم گرا هستند. بنابراین، الهیون آزادی بخش تنها کسانی نیستند که در تحقیق از علم استفاده می کنند. همه پژوهشگران در کلیه حوزه های دانش انسانی از علم استفاده می کنند و روشن است که استفاده از روش های علمی با ایمان مذهبی آنان تضادی ندارد. همان طور که قبلًا هم به شما گفتم، دوست داشتم وقت بیشتری برای این مصاحبه داشتم، چون مىخواهم اطلاعات و دانش بيشترى راجع به نحوه تفكر الهيون آزادىبخش و الهيات ازادي بخش داشته باشم. من مي خواستم همه چيز را درباره لئوناردو بوف و گوستاوو گوتیرز بدانم. من نوشته هایی راجع به آن ها و تعدادی از آثار اصلی بوف و گوتیرز و دیگران را جمع آوری کرده ام. علی رغم بار سنگین کار، بسیار علاقمندم که راجع به آنها و اینکه واقعاً چگونه فکر می کنند، مطلع شوم.

من فکر می کردم امکان بازدید مجدد شما از کوبا در آینده نزدیك کم است و من هم وقت زیادی برای مطالعه راجع به این موضوع نداشتم. قصد دارم بیشتر راجع به آن بیاموزم، اما همین حالا هم ایده های کلی و اطلاعاتی درباره آن دارم، چون اولین

کاری که هر روز صبح می کنم این است که گزارشات زیادی را که توسط سرویسهای خبری بین المللی مخابره شده می گیرم و آنهایی را که اطلاعات مهمی راجع به سیاست، اقتصاد، پزشکی، و سایر علوم دارد می خوانم. و البته گزارشهای مربوط به الهیات آزادی بخش و مسایل و بحثهایی که پیرامون آن مطرح شده است را هم می خوانم. برای من آسان نیست که راجع به این موضوعات نظر بدهم. به طور کلی اظهارنظر درباره اموری که به جنبش انقلابی یا کمونیستی مربوط می شود، موقعیت اقتصادی بین المللی یا موضوعات سیاسی برای من آسان تر است، زیرا فعالیتهای خود را در این زمینه انجام می دهم. این حوزه کار من است، حوزه ای که در آن احساس می کنم صلاحیت بیشتری برای بیان دیدگاه هایم دارم.

اما چون موضوع صحبت ما کلیسا، سیاست بین المللی کلیسا و بحث هایی است که در درون کلیسا جریان دارد، احساس می کنم باید خیلی محتاط باشم و عقایدی را مطرح نکنم که ممکن است موجب بحث و اختلاف در داخل یك جریان مذهبی باشد، یا در مورد چنین موضوعاتی به معنی اتخاذ موضع به نفع یك طرف باشد. انجام این کار برای شما و سایر مسیحیان و کاتولیك ها خیلی آسان تر است. مطالعه گزارشات خبری، اطلاعات زیادی در این باره به من داده است، که در اروپا، آمریکای لاتین و جاهای دیگر راجع به این موضوع چه گفته می شود. درباره ماهیت این موضوع، من از اینکه هیچ گونه تحلیلی ارائه دهم، یا نتایجی استخراج کنم و یا بدون اینکه لازم باشد در این مسأله دخالت کنم، پرهیز کرده ام. اما البته این بدان معنی نیست که کارهایی را که انجام می شود و نظرهایی را که بیان می شود ارزیابی معنی نیست که کارهایی را که انجام می شود و نظرهایی را که بیان می شود ارزیابی

كليسا يك نهاد بسيار كهن است و تقريباً ٢٠٠٠ سال عمر دارد.

بتو: كهن ترين نهاد موجود.

کاسترو: خوب، فکر می کنم مذهب بودایی و هندوئیسم قدیمی تر باشند. بتو: بله، اما آنها نهاد نیستند.

کاسترو: حق با شماست. اگر مسأله نهاد بودن مطرح باشد، ممکن است آن طور باشد که شما می گوئید.

ممکن است کلیسا کهن ترین نهاد باشد و آزمونهای دشواری \_ انشعابها و انواع تفرقه ها \_ را از سر گذرانده است. سایر کلیساها \_ مثلاً کلیسای اورتدکس \_ حاصل این انشعاب ها هستند. بعد نوبت اصلاح مذهبی ارسید که به ظهور کلیساهای متعدد دیگر منجر شد.

این درست است که سنگ بنای پطرس قدیس، که کلیسای کاتولیك بر آن ساخته شد، مستحکم و پایدار است. این نهاد در طول تاریخ تجربه و هوشمندی و توانایی خود در سازگار شدن با واقعیات را نشان داده است. البته به نظر می رسد از زمانی که گالیله محکوم شد تا عصر هسته ای و اکتشافات فضایی، پیدایش نظر به های مربوط به منشاء کهکشان ها، قوانین تکامل و پیشرفت هایی که در زیست شناسی جدید حاصل شده است و به برخی از اوج های آن قبلاً اشاره کردم، کلیسا آزمون های بسیار دشواری داشته است، اما الهیون همیشه توضیحات و تبیین هایی ارائه کرده اند؛ مفاهیم مذهبی جدید توسعه یافته است و در راه سازگار کردن این نهاد با دگرگونی های عمده سیاسی، اقتصادی و اجتماعی و کشفیات علمی ای که در جهان دگرگونی های عمده سیاسی، اقتصادی و اجتماعی و کشفیات علمی ای که در جهان وقوع یافته، گام هایی برداشته شده است.

امروز هم کلیسا آزمونهای بسیار دشواری را از سر می گذراند و باید دگرگونیهای مهمی انجام دهد. من نمی گویم با مواضعی که کلیسا به عنوان یك نهاد در مورد یك رشته مسایل اتخاذ کرده، موافقت کامل دارم، مثلاً معتدم ضرورت دارد که درباره مسأله بسیار مهم رشد بی حد و حصر جمعیت، عمیق تر فکر شود. آن طور که می فهمم، کلیسا امروز بیشتر به این مسأله علاقه نشان می دهد. عقایدی که امروز درباره این موضوع مطرح می شود با عقاید زمانی که من در کلاس پنجم یا ششم بودم، کاملاً متفاوت است. بعضی از آن عقاید تغییرات عمده ای یافته است.

من ایده ها و ضوابطی را که با اصول یا باورهای مذهبی مغایرت دارد، تشویق نمی کنم، اما احساس می کنم ضرورت دارد با مسایل مهم عصر ما، واقع گرایانه تر برخورد شود، و یکی از این مسایل هم برخورد به مسأله ضرورت کنترل موالید است. که در بعضی از کشورها منجر به ستیزها و برخوردهای سیاسی جدی شده است.

<sup>\.</sup> Reformation

زمانی راجع به این مسأله با یك كاردینال آفریقایی كه اهل بنین بود و در رم زندگی می كرد بحث كردم. به او گفتم: «خوب است كه كلیسای كاتولیك در چین و هند خیلی نفوذ ندارد». زیرا این دو كشور ـ كه یكی بیش از یك میلیارد و دیگری در حدود ۷۰۰ میلیون نفر جمعیت دارند ـ باید به طور جدی نگران مسأله كنترل موالید باشند. این مسایل آنقدر جدی و حیاتی است كه نباید با اعتقادات مذهبی در تضاد قرار گیرد. كلیسا باید مشكلات پیچیده ای را حل كند، و یكی از آن ها اجتناب از ایجاد تضادهای آسیب زننده بین اعتقادات كاتولیك ها و واقعیات جوامع آن هاست. بتو: فرمانده، یك توضیح مختصر دارم.

به عنوان یك امر اصولی، كلیسا امروز مسأله كنترل موالید را به مفهوم مسئولیت والدین محدود كرده است. یعنی والدین باید در مورد تعداد فرزندانی كه می خواهند داشته باشند، تصمیم بگیرند و آنها وظیفه دارند رشد و تكامل فرزندان خود را به بهترین وجه تأمین كنند. بحثی كه در كلیسا مطرح است به روشهای كنترل موالید مربوط است. یك مسأله سیاسی وجود دارد (كه من فكر می كنم بسیار موجه و مهم است) راجع به اینكه بدون یك بحث همه جانبه و مستوفا، كنترل موالید را نباید تشویق كرد، زیرا كسی كه حرف آخر را می زند بانك جهانی است و سیاست ایالات متحده هم در زمینه عقیم كردن زنان فقیر در مراكز بهداشتی، كار خود را ایالات متحده هم در زمینه عقیم كردن زنان فقیر در مراكز بهداشتی، كار خود را اگر زنی سردرد یا یك مشكل مربوط به حاملگی داشته باشد و به آن جا مراجعه كند، بلافاصله عقیم می شود. بنابراین، با این مسأله با توجه به اهمیت آن، باید به دقت بر خورد شود.

کاسترو: طبیعی است. من هرگز اقدامات و روش های امپریالیسم برای حفظ سلطه خود بر کشورهای مان را تأیید نمی کنم. من هم فکر می کنم که عقیم کردن اجباری، یکی از بیر حمانه ترین موارد نقض حقوق بشر است. من با آن کاملاً مخالفم. من راه حل پیشنهاد نمی کنم، فقط دارم به یکی از مسایل واقعی عصر ما اشاره می کنم.

من مطلع نیستم که چه زمانی این تحلیل، این ملاك، این ایده مسئولیت والدین مطرح شد؟

بتو: پس از کنفرانس دوم واتیکان، که در سال ۱۹۶۵ پایان گرفت. بررسی جدی از آن زمان شروع شد.

کاسترو: و در چه زمانی تصمیم اتخاذ شد؟

بتو: در دوره پاپ پل ششم و با صدور بخشنامه زندگی انسانی.

کاسترو: در چه سالی بود؟

بتو: دقیقاً به یاد ندارم، چون او برای حدود ۱۵ سال پاپ بود. تاریخ دقیق را به یاد نمی آورم.

كاسترو: بيشتر از ١٠ سال پيش بود؟

بتو: بله، این طور فکر می کنم.

کاسترو: پس آن موقع که من با آن کاردینال اهل بنین صحبت می کردم این ایده پیشاپیش مطرح بود.

بتو: بله، أن گفتگو دقيقاً كي انجام گرفت؟

کاسترو: کمی بیش از ۱۰ سال پیش. اما با وجود اینکه راجع به نگرانی ام در این باره برای او صحبت کردم، چیزی راجع به این ایده مسئولیت والدین نگفت.

من به مسایل واقعی که در جهان سوم می دیدم و این احتمال اشاره کردم که ممکن است بین ضرورت برنامه ریزی رشد جمعیت ـ که اگر انجام نشود دیر یا زود پی آمدهای وحشتناکی در آن کشورها خواهد داشت ـ و موضع سنتی کلیسا در مورد استفاده از وسایل جلوگیری از بارداری، تضاد وجدان پدید آید. هیچ کشور در حال توسعه ای نمی تواند نرخ رشد جمعیت معادل ۲ تا ۳ درصد در سال را حفظ کند و در همان حال خود را از چاه ویل فقر و رنجی که در طول قرن ها بر هم انباشته شده، بیرون بکشد. فکر می کنم، کلیسا در مورد مسایلی که این همه آثار سیاسی، اقتصادی و حتی اخلاقی دارد، باید موضعی واقع گرایانه، عقلایی و معقول بگیرد.

تعداد کودکانی که در جهان سوم هر سال بر اثر فقدان غذا می میرند، باید در نظر گرفته شود. ده ها میلیون کودك قبل از رسیدن به سن ۱۵ سالگی می میرند و صدها میلیون نفر از آن ها که زنده می مانند هم از صدمات جسمی و روحی ناشی از سوء تغذیه رنج می برند. این غیرانسانی، وحشیانه و غم انگیز است. سرنوشتی بدتر از این را نمی توان تصور کرد، و ما نمی توانیم قرن ها صبر کنیم تا مردمی که به مدرسه یا

حتی یك معلم ساده دسترسی ندارند، مفاهیم پیچیده اخلاقی پرهیز جنسی را بیاموزند و آن را با نظم و انعطاف ناپذیری رایج در یك صومعه رعایت كنند. این واقع گرایانه نیست. هیچ مذهب، كلیسا یا الهیاتی نمی تواند نسبت به این تراژدی بی توجه باشد. اگر كلیسا یك نظریه سیاسی در این مورد ندارد كه چطور ـ از نظر فنی، علمی و اجتماعی ـ می توان مسأله فراهم كردن غذا، آموزش، و بهداشت و ضمانت زندگی این افراد را حل كرد، در آن صورت باید لااقل یك نظریه اخلاقی عقلایی در این مورد كه خانواده های مسیحی چطور این مسأله را حل كنند، داشته باشد.

یعنی وقتی که معیارهای سنتی ای که به من آموخته شده است اصلاح نشده و جنبه عقلایی تر و عملی تر به خود نگرفته است، راجع به این موضوعات اختلاف نظرهایی پیدا می شود و این برای خلقهای ما بسیار مهم و باارزش است. راجع به موضوعات مذهبی یا الهیات، صحبت نمی کنم؛ بلکه دارم راجع به مسایل واقعی سیاسی و اجتماعی صحبت می کنم که برای همه کشورهای جهان سوم اهمیت دارد ـ بخصوص برای کشورهای آمریکای لاتین که کلیسای کاتولیك تا این حد در آن نفوذ دارد.

دوست دارم کلیسا راجع به این مسایل فکر کند، و فراتر از این دوست دارم شاهد طرح ایده های روشن و عمیق درباره مسایل اجتماعی و اقتصادی آمریکای لاتین و سایر کشورهای جهان سوم باشم؛ مسایلی از قبیل تراژدی عظیمی که در حال وقوع است؛ بحران عمیق اقتصادی و بدهی های جهان سوم؛ و غارت و استثمار خلق های ما به وسیله نظام خودخواه و بیرحم و غیرعادلانه روابط بین المللی اقتصادی. دوست دارم شاهد آن باشم که کلیسا درباره مسایلی که خلق های ما از آن رنج می برند، موضع سازنده و دلسوزانه ای بگیرد. و این کمك مهمی در راه صلح و رفاه جهانی خواهد بود. با وضع فعلی، منابع اقتصادی یی که از خلق های ما غارت می شود، برای اهداف نظامی مورداستفاده قرار می گیرد.

ما خواستار اختلاف و شکاف در درون کلیسا نیستیم، و نمی توانیم چنین چیزی را هم بخواهیم. ما دوست داریم کلیسایی متحد وجود داشته باشد که از ادعاهای مشروع همه خلقهای جهان سوم و همه بشریت، و به ویژه آمریکای لاتین حمایت

کند. که با حفظ نرخ رشد کنونی جمعیت، به زودی اکثر کاتولیکهای جهان (و فقیر ترین آنان) در آن زندگی خواهند کرد. من فکر نمی کنم تلاش برای اصلاح و بهبود کار کلیسا از خارج، کار صحیحی باشد. هم چنین فکر نمی کنم ایجاد اختلاف از خارج هم کار درستی باشد. اما فکر می کنم همبستگی با آرزوهای بسیار عمیق بشریت برای ایجاد یک کلیسای واحد، از نظر سیاسی برای هر دو طرف بهتر است و من صادقانه امیدوارم که این مسایل بتواند به نحو عقلایی حل شود.

بتو: و به عنوان یك مسیحی باید اضافه كنم كه: «و به طور دمكراتیك».

کاسترو: فکر می کنم در یك راه حل عقلایی، آن مفهوم هم به طور ضمنی وجود دارد، چون اگر راه حل دمكراتیك نباشد، كاملًا عقلایی نخواهد بود.

برای من کمی تعجب آور خواهد بود اگر پاپ راجع به این صحبت کند که احزاب را چگونه باید سازمان داد، و اینکه آیا ما باید اصل مرکزیت دمکراتیك را به کار ببندیم یا نبندیم و یا اینکه مارکسیسم ـ لنینیسم را چگونه تفسیر کنیم. اگر بخواهید می توانید این موضوعات را مطرح کنید و من هم می توانم راجع به آن هر قدر شما بخواهید صحبت کنم.

امیدوارم کلیسا مسایل خود را به طور عقلایی حل کند و مسایل غمانگیز و حادی را که کشورهای ما پیشرو دارند درك کند و از آنها حمایت کند. لازم نیست آدم خیلی با هوش و زیرك باشد تا دریابد که از روی آوردن کلیسا به مردم کاملاً حمایت می کنیم، و این با کلیه چیزهایی که من گفته ام کاملاً مطابقت دارد. این با تحلیل تاریخی که ارائه کردم هم مطابقت دارد. در آن تحلیل گفتم که در طول قرنهای حاکمیت فئودالیسم و استعمار، قرنهایی که در خلال آن انسانها، به بردگی و استثمار گرفته می شدند و نسل شان نابود می شد، کلیسا علیه آن بی عدالتی های تاریخی موضع نگرفت. هیچ کس نمی تواند بیش از ما به طور جدی طرفدار آن باشد که کلیسا موضع صحیحی در قبال مهم ترین و حادترین مسایل اجتماعی عصر کنونی اتخاذ کند. هیچ کس مایل نیست دوباره بشنود که برای قرنها کلیسا با این مسایل برخورد نکرد. قبلاً به شما درباره احساس رضایت و احترامی گفته ام که به من دست داد وقتی دیدم بسیاری از کشیش ها و اسقف ها دارند در آمریکای لاتین به فقرا نزدیك تر می شوند و به مشکلات آنان توجه می کنند. و البته در آمریکای لاتین به فقرا نزدیك تر می شوند و به مشکلات آنان توجه می کنند. و البته در آمریکای لاتین به فقرا نزدیك تر می شوند و به مشکلات آنان توجه می کنند. و البته

الهیون آزادی بخش پیشگامان نزدیکی کلیسا به فقرا و به طور کلی به مردم بوده اند. از این رو ضرورت ندارد که بگویم از دیدن تلاش هایی که این انسان ها ـ که باید آن ها را روشنگران بنامیم، ـ انجام داده اند بسیار خوشحالم.

به این دلیل است که نمی خواهم از اقداماتی که علیه بعضی از آنها انجام شده انتقاد کنم، یا اصولاً در این مسأله دخالت کنم. من صرفاً می خواهم کارها و آثار آنها را به دقت و به طور عمیق مطالعه کنم.

کوشیده ام آثار و نوشتجات را جمع آوری کنم. حالا تقریباً کلیه نوشته های بوف و گوتیرز را دارم و نسخه هایی از سخنرانی های پاپ در دیدار اخیرش از آمریکای لاتین، از جمله سخنرانی هایش در گایانا، اجتماعات سرخپوستان در اکوادور و حلبی آبادهای پرو را هم دریافت کرده ام.

به عنوان یک سیاستمدار و یک انقلابی، گزارشاتی را که درباره بیانات وی منتشر می شد با علاقه بیشتری خواندم \_ بخصوص زمانی که گفت کشاورزان باید زمین داشته باشند؛ همه باید در روز سه وعده غذا بخورند؛ همه سرپرستان خانواده باید کار داشته باشند و اینکه همه بچه ها باید سالم باشند. گزارشی را هم خواندم که در آن آمده بود یکی از ساکنان محلات فقیر لیما خود را به پاپ رساند و در حالی که احساس عمومی را بیان می کرد به او گفت که آن ها کار ندارند، فرزندانشان گرسنه و بیمار هستند، دارو ندارند و زنانشان در حالی باردار می شوند که از بیماری سل رنج می برند، او به گونه ای تکان دهنده و با نهایت خلوص تقاضاهای خود را با پاپ مطرح کرد و از او خواستار کمک شد.

یقین دارم که پاپ در سفرش به دور آمریکای لاتین، باید متوجه تفاوتهای موجود شده باشد. تفاوت بین وفور و اسراف نعمات مادی که در جوامع مصرفی، توسعه یافته و ثروتمند اروپای غربی ـ در شهرهای پرشکوهی مانند رم، پاریس، لندن، آمستردام و مادرید ـ وجود دارد و فقر وحشتناك و عظیمی که شما از آن سخن گفتید و در شهرها و روستاهای آمریکای لاتین ـ که صدها میلیون نفر در آن از ابتدایی ترین وسایل معیشت محرومند ـ خود پاپ شاهد آن بود. من علاقمند بودم که سخنان او را بخوانم و به همین دلیل همه سخنرانی هایش را تهیه کردم، چون می خواستم بدانم که رئیس کلیسا راجع به این مسایل چه فکر می کند؛ مسایلی که

معتقدم اهمیت بسیار زیادی دارد. اذعان می کنم که اظهار نگرانی پاپ درباره این مشکلات، مرا خوشحال کرد.

در نظر دارم همه این مطالب را بخوانم؛ و در آینده بتوانم از نظر سیاسی درباره همه این موضوعات جامع تر صحبت کنم. نمی خواهم قضاوت سطحی کرده باشم. در هر حال برخورد من با این موضوعات از یك زاویه سیاسی خواهد بود. طبیعی است که از نقطه نظر الهیات وارد این مباحث نمی شوم.

## 李辛辛

ساعت نزدیك به ۱۱ شب بود که ما گفتگویمان را تمام کردیم. وقتی از او دعوت کردم، فرمانده قبول کرد که به خانه ای که ما در آن اقامت داشتیم بیاید و شام را با ما بخورد که خوراك ذرت کانجیکوئنیا و گوشت قلوه گاه خوك که مادرم پخته بود و خوراك میگو بود که خودم تهیه کرده بودم. بعضی از دوستان دیگر کوبایی، برزیلی، آرژانتینی و شیلیایی هم آن جا بودند که در مجموع ۱۵ نفر می شدیم. هنگام استراحت و صحبت راجع به شباهت های آشپزی در کوبا و منطقه میناس گرایس در برزیل، کاستر و علاوه بر نوشیدنی های دیگر، همیشه یك لیوان ول او پاره ایر و، که من از برزیل آورده بودم، کنار دست خود داشت. همه از شیرینی بعد از شام، که دستهخت برشوهر اسیرکن» دونااستلا بود، و بعضی ها آن ها را غذای بهشتی می نامند، خیلی تعریف کردند. فرمانده، دستور تهیه آن را پرسید و دونااستلا هم، روز بعد یك ظرف برای او فرستاد.

۴

چهارمین و آخرین بخش از این مصاحبه در روز یکشنبه ۲۶ ماه مه ۱۹۸۵ انجام شد. کمی قبل از ساعت ۷ بعدازظهر به دفتر فرمانده رسیدم. رهبر کوبا به رسم یادگاری، فتوکپی صفحه ای از سالنامه کالج یسوعی بلن را به من داد که مربوط به سال فارغ التحصیلی وی بود و عکس او بر آن نقش بسته بود. زیر عکس جوان ۱۸ ساله ریش تراشیده، نوشته شده بود:

فیدل کاسترو روز (۴۵ ـ ۱۹۴۲)

او در همه موضوعات مربوط به ادبیات و آموزش، برجسته بود. علاوه بر دانش آموزی ممتاز و عضو گروه نیایش، او یك ورزشكار برجسته هم بود و همیشه شجاعانه و سرفراز از مقام دبیرستان در مسابقات ورزشی دفاع كرد. او محبت و ستایش همه را برانگیخته است. مایقین داریم كه پس از مطالعه حقوق، او به چهره ای درخشان تبدیل خواهد شد. فیدل استعدادها و توانایی های لازم را دارد و در زندگی موفق خواهد بود.

در آخرین جلسه مصاحبه، اولین سئوال خود را مطرح کردم.

بتو: فرمانده، چهارمین جلسه گفتگوی خود را در مورد مذهب، در این عصر درخشان یکشنبه در هاوانا آغاز می کنیم.

دیروز در پایان گفتگو، شما گفتید که علاقمندید سخنرانی های پاپ جان پل دوم را که در جریان آخرین سفرش به آمریکای لاتین ایراد شد، به دقت مطالعه کنید. در ماه های اخیر، مطبوعات جهان پیش بینی کرده اند ممکن است بین شما و جان پل دوم ملاقاتی انجام گیرد. مجله ترنتا گیورنی، ارگان غیررسمی جناح دست راستی جدید در درون کلیسای ایتالیا، حتی عکسهای شما و پاپ را روی جلد خود چاپ کرده و امکان انجام این دیدار را پیش بینی کرده است.

میل دارم اول از شما بپرسم که آیا هیچ نکته مشخصی در مورد دعوت از پاپ برای دیدار از کوبا مطرح شده است، دوم آن که اگر امکان چنین ملاقاتی پیش بیاید، شما دوست دارید چه چیزهائی به جان پل دوم بگوئید.

کاسترو: این درست است که مدتی است از امکان دیدار پاپ از کوبا صحبت می شود. پاپ جان پل دوم به عنوان یك مرد فعال شناخته شده است؛ مردی که بسیار سفر کرده و کشورهای زیادی را دیده است. فکر می کنم سفرهای متعدد پاپ به کشورهای مختلف و تماسهای وی با انبوه های مردم، چیزی جدید و غیرمعمول است.

پاپ یك كاركرد دوگانه دارد. او هم رئیس كلیسا و هم رئیس دولت واتیكان است. از یك نظر، فعالیتهای او فقط مذهبی نیست، بلكه سیاسی هم هست. به عنوان یك سیاستمدار می گویم كه از مشاهده ظرفیت او برای عمل سیاسی ـ یعنی ظرفیت سفر كردن به نقاط مختلف جهان و تماس برقرار كردن با مردم ـ خوشحالم. از نظر سیاسی فكر می كنم كه این یكی از محسنات پاپ جدید است. فكر می كنم كه از نظر مذهبی و تا آن جا كه به كلیسا به عنوان یك آئین و یك نظام اعتقادی مذهبی، مربوط می شود هم فعالیتها و تماس های پاپ با مردم باید بدون تردید، بسیار مهم باشد. اما همان طور كه قبلاً به شما گفتم، نمی خواهم در این زمینه قضاوت كنم. بنابراین اگر بخواهم خود را صرفاً به ملاحظات سیاسی محدود كنم باید اذعان کنم كه این پاپ، به خاطر فعالیتها، سفرها و تماس هایش با توده های مردم،

سیاستمدار برجسته ای است. ما انقلابیون با توده ها دیدار می کنیم، با آن ها صحبت

می کنیم و به آن ها پیام هایی می دهیم، اما اینکه رئیس کلیسای کاتولیك این کار را می کند، چیز جدیدی است.

در این چارچوب، و با توجه به درنظر گرفتن این زمینه هاست که از امکان دیدار پاپ از کوبا چیزهایی گفته می شود، اما هنوز هیچ چیز مشخصی در این زمینه، مطلقاً مطرح نیست. یادم می آید وقتی که پاپ از مکزیك دیدار کرد....

بتو: به مناسبت كنفرانس اسقفها در اوايل سال ۱۹۷۹ در يوئبلا بود.

کاسترو: بله، فکر می کنم حول و حوش همان تاریخ بود. به هرحال، در راه بازگشت به رم او مجبور بود که در جایی توقف کند. ما از او خواستیم در کوبا توقف کند، اما مهاجران کوبایی الاصل در میامی آمریکا هم از او خواستند. در آن جا توقف کند، و در آن موقعیت، پاپ تصمیم گرفت نه در هاوانا توقف کند و نه در میامی.او به باهاما رفت که جمعیت کاتولیك آن باید بسیار اندك باشد، چون از آن جا که مستعمره سابق بریتانیا است، مذهب عمده احتمالاً مذهب یروتستان است.

امکان تماس با ما در آن زمان وجود داشت. باید بگویم که کاملاً از این تصمیم راضی نبودم؛ چرا که این مسأله مربوط به ملت کوبا است و ملت کوبا این جا در کوبا است و افرادی که در میامی هستند، اکثراً ملت کوبا را ترك کردند تا تبعه ایالات متحده شوند. فکر می کردم ـ و به گمانم منطقی هم بود ـ که دیدار از میامی، دیدار از کوبا نیست، بلکه به معنی دیدار از ایالات متحده و ملاقات با کسانی است که مثل شهروندان ایالات متحده می اندیشند و احساس می کنند آن افراد در آن جا هستند؛ افرادی که در دوره باتیستا در شکنجه مردم دخالت داشتند و جرایم وحشتناك دیگری را مرتکب شدند و بعد هم موفق به فرار شدند؛ سوءاستفاده کنندگان و سارقانی که ثروت های کشور ما را دزدیدند؛ اکثر استثمارکنندگان کشور و کسانی که از کشور خود گریختند. نمی گویم همه مهاجرانی که در میامی به سر می برند، زمیندار و سرسپرده باتیستا، دزد و اختلاس کننده بوده اند؛ اما همه سرسپردگان باتیستا، اختلاس کنندگان و دزدانی که توانستند فرار کنند آن جا هستند.

البته انبوهی از اقشار متوسط\_پزشکان، آموزگاران، مدیران، مهندسان و حتی بعضی از کارگران ماهر که به دنبال سود مادی واقعی یا خیالی ای رفتند که در ایالات متحده می توانستند به دست آورند\_هم آن جا هستند. شما نمی توانید منکر شوید که

[آمریکا] ثروتمندترین و پیشرفته ترین کشور جهان، و منطقاً خیلی ثروتمندتر از کوبا است. ثروت در آن به نحو بدی توزیع شده، اما مقدار آن زیاد است. ثروت ما به نحو عادلانه تری توزیع شده، اما میزان آن اندك است.

بعضی از جنبه های بسیار مهم اجتماعی، قابل توجه است: در این کشور، شهر و ندان در خانه خود امنیت دارند، این خطر وجود ندارد که اموالشان به خیابان ریخته شود؛ کمکی که در جامعه می گیرند ـ اعم از مستمری ها و غیره ـ تضمین شده است و آموزش خود و فرزندانشان و بهداشت خانواده هایشان تضمین شده است. آن ها نمی توانند در آمریکا همه این چیزها را داشته باشند، اما افراد زیادی هستند که به این فکر می کنند که چقدر پول می توانند به دست بیاورند، چگونه می توانند یك اتومبیل دست دوم ارزان قیمت بخرند، و بعضی امتیازات مادی دیگر که می توانند به دست آورند.

بعضی از مردم در واقع به دلایلی از این دست، تصمیم گرفتند به ایالات متحده بروند. قبلاً به شما گفتم که حتی مادرانی بودند که فریب خوردند؛ به آن ها گفته شده بود که ما می خواهیم حق سرپرستی فرزندان را از آن ها بگیریم و از این قبیل چیزها. آن ها رفتند یا اول فرزندان خود را به ایالات متحده فرستادند و بعد خودشان رفتند.

بدبختانه در بسیاری از موارد، این دختران و پسران، در آخر کار به افراد مجرم، فاحشه، قمارباز و معتاد به مواد مخدر تبدیل شدند.

وقتی که ما به اقداماتی علیه قمار، دست زدیم هم بسیاری از افرادی که زندگی خود را از این راه می گذراندند، به ایالات متحده رفتند و با آغوش باز از آنان استقبال شد.

کسان دیگری که از راه بهره کشی از زنان زندگی می کردند و گرداننده فاحشه خانه ها بودند هم تصمیم گرفتند، به آنجا بروند و ایالات متحده از آنان هم با آغوش باز استقبال کرد. دیگرانی هم که در تجارت مواد مخدر و سایر فعالیت هایی که به وسیله انقلاب ریشه کن شد مشارکت داشتند، به آمریکا رفتند.

همچنین (و من این را هم باید صادقانه بگویم) گروه زیادی از عناصر لومپن هم به ایالات متحده رفتند. کسانی که کار نمی کردند و نمی خواستند کار کنند؛ کسانی که دشمنان قسم خورده کار بودند؛ کسانی که ژست مخالفت سیاسی می گرفتند، اما

ناراضی سیاسی نبودند بلکه صرفاً از این برچسب بسیار پر سود و پردرآمد سوءاستفاده می کردند و به طور منطقی نمی توانستند با انقلابی هماهنگ باشند که کار را ارج می نهاد و کار در آن به جزء اساسی زندگی تبدیل شد.

آنها هم به ایالات متحده رفتند. بعضی از آنها توسط سیا به کار گرفته شدند، و بعضی دیگر هم برای کارهای دیگر استخدام شدند. البته ما همه کسانی را که در آنجا هستند در این مقوله جای نمی دهیم، اما آنها واقعاً نماینده ملت کوبا نیستند.

نمایندگان واقعی مردم کوبا کسانی هستند که این جا ماندند، مبارزه کردند، جنگیدند و از کشورشان دفاع کردند و برای توسعه آن و حل مشکلات مادی و اجتماعی یی که قرن ها بر روی هم انباشته شده بود، کار کردند.

صادقانه بگویم که وقتی پاپ در آن مناسبت حتی یك توقف کوتاه هم در کشور ما نکرد، من خوشم نیامد، اما این امر مانع از آن نشد که دعوت از وی برای دیدار از کوبا را تکرار کنیم.

آن روزها گذشته و حالا موقعیت جدیدی پیش آمده است. از بعضی از سئوالاتی که مطرح شده، و از برخی از پاسخهای او می توان چنین استنباط کرد که علایقی نسبت به تماس با مردم ما وجود دارد.

راجع به این موضوع، چه فکر می کنم؟ با توجه به مواضع و جهت گیری هأی کوبا و پاپ، چنین دیداری نباید شتابزده انجام گیرد.

معتقد هم نیستم که این دیدار باید مثل دیدارهای معمولی یی باشد که از هر کشوری صورت می گیرد، چون کوبا کشوری است که برای عدالت اجتماعی مبارزه می کند؛ کشور سوسیالیست انقلابی که با موقعیتی کاملاً متفاوت با موقعیت سایر کشورهای آمریکای لاتین روبرو است.

البته باید بگویم از اینکه پاپ علاقه ای به دیدار از کشور ما داشته باشد، مفتخریم. در این مورد شکی نیست. این کار را باید یك اقدام شجاعانه هم تلقی کرد، چون نباید فکر کنید که هر رئیس دولتی یا همه سیاستمداران جرأت می کنند به کوبا سفر کنند. آن ها باید عقیده ایالات متحده را هم در نظر داشته باشند، و بسیاری از آنان واقعاً هم این کار را می کنند.

آنها از اقدامات تلافی جویانه اقتصادی و سیاسی و نارضایتی ایالات متحده نگرانند، زیرا یا به کمكهای آن کشور نیاز دارند، یا به اعتبارات بانك جهانی یا بانك توسعه کشورهای آمریکایی؛ و یا اینکه مجبورند با صندوق بین المللی پول مذاکره کنند و غیره. می دانم که افراد زیادی هستند که اگرچه از نظر اخلاقی از فعالیت های کوبا حمایت می کنند، اما قبل از اخذ تصمیم در مورد آمدن به کوبا ـ که یك تصمیم تقریباً قهرمانانه است ـ باید همه مواردی را که برشمردم در نظر بگیرند.

در واقع دیدار از کوبا به نوعی، بیان استقلال است. بدون شك واتیكان نهاد و دولتی است که برداشت عالی یی از استقلال دارد، اما این بدان معنی نیست که شجاعت لازم برای دیدار از کشور ما را دست کم بگیریم.

معذالك ما فكر مى كنيم كه چنين ديدارى بايد در مساعدترين شرايط انجام گيرد تا هم براى كليسا و علائق آن و هم براى كوبا و علائق آن مفيد باشد. مطمئنم كه ديدار پاپ از كوبا هم براى كليسا و هم براى كوبا مفيد و مثبت است و فكر مى كنم براى جهان سوم هم به طور كلى مفيد است. چنين ديدارى از بسيارى جهات براى همه كشورها مفيد است، اما شرايط مقتضى و دلخواه بايد فراهم شود.

ما هم چنان با واتیکان در تماس خواهیم بود؛ در واقع روابط دیپلماتیك بسیار خوبی با واتیکان داریم. قبلاً به شما گفتم که چطور سفیر پاپ کمك کرد مشکلاتی که در ارتباط با کلیسای کاتولیك پدید آمده بود، فیصله یابد. من معمولاً اسناد و مدارك زیادی که از نظر اقتصادی و سیاسی اهمیت دارد و به مسایل جهان سوم مربوط است را برای حکومتهای دیگر، سران دولتها در جهان سوم و نیز کشورهای صنعتی می فرستم، البته در هر دو مورد استثناهایی وجود دارد، چون مثلاً به طور معمول چیزی برای حکومت نژادپرست آفریقای جنوبی، حکومت پینوشه یا چند حکومت دیگر از این نوع، نمی فرستم. اما این اسناد را برای بقیه حکومتها می فرستم؛ اسنادی از قبیل سخنرانی من در سازمان ملل که پس از ششمین کنفرانس سران کشورهای غیرمتعهد ایراد شد، یا گزارشی دربارهٔ بحران اقتصادی جهانی و تأثیر آن بر جهان سوم که در سال ۱۹۸۳ در دهلی نو ارائه شد و مقالات و گزارشات دیگری که در آن مسأله بدهی ها و وضع اسف بار اجتماعی و اقتصادی کشورهای آمریکای لاتین و سایر کشورهای جهان سوم را بررسی کرده ام. البته کشورهای آمریکای لاتین و سایر کشورهای جهان سوم را بررسی کرده ام. البته

همیشه این اسناد را به واتیکان فرستاده ام، اما امروز پس از بیانات پاپ که راجع به آن به شما گفتم، این کار را با علاقه بیشتری می کنم.

از این رومعتقدم ـ و فکر می کنم واتیکان هم در این مورد با من توافق دارد ـ که چون ما در دوران بسیار پراهمیتی زندگی می کنیم، دیدار پاپ از کوبا نباید تا زمانی انجام گیرد که حداقل شرایط لازم برای اینکه یك دیدار ثمر بخش برای کلیسا و برای کشور ما باشد، تضمین شده باشد. دیدار پاپ نباید تنها یك مسأله تشریفاتی باشد. بدون شك راجع به هر چیزی که پاپ در مورد کلیسا و کاتولیك ها در کوبا به آن علاقمند باشد بحث خواهیم کرد. مطمئن هستم که او به این موضوع علاقمند خواهد بود. او به این که با مردم انقلابی ما تماس برقرار کند و با آن ها آشنا شود هم علاقمند خواهد بود.

تا آن جا که به ما مربوط می شود، علاقه اصلی کشور ما به این است که موضوعات حائز اهمیت زیاد برای کشورهای توسعه نیافتهٔ آمریکای لاتین، آسیا و آفریقا مورد بررسی قرار گیرد؛ همهٔ موضوعاتی که بر دنیای فقیر ما که به وسیلهٔ کشورهای صنعتی سرمایه داری غارت می شود، تأثیر دارد؛ موضوعاتی که بر سرنوشت میلیاردها انسان تأثیر دارد. البته مسایلی که مورد توجه همهٔ ابنا بشر است موضوعاتی از قبیل موضوعات مربوط به مسابقهٔ تسلیحاتی و صلح - هم در ملاقات با پاپ در کوبا، مورد توجه قرار خواهد گرفت. کوبا یك کشور جهان سومی و در حال توسعه، و یك کشور انقلابی و نیز سوسیالیست است.

بتو: و کشوری که تحریم علیه آن اعمال می شود.

کاسترو: فقط آن چهار مقوله را ذکر کردم که دو مورد آن کاملاً مشابه است، چون کشورهای انقلابی و کشورهای سوسیالیست، تصویر مشابهی دارند. به این علت، این کار را کردم که نمی خواستم به سایر جنبه ها بپردازم و به این واقعیت اشاره کنم که کوبا برای استقلال، آزادی و بقای خود علیه تحریم و سایر اقدامات، با عزم راسخ می جنگد.

بنابراین با توجه به همهٔ این مسایل ـ و بخصوص صلح ـ فکر می کنم که گفت و شنودی با پاپ می تواند بسیار مفید، ثمر بخش، جالب و جدی باشد. هم چنین، با توجه به احترامی که برای واتیکان، برای قلمر و مقدس و برای کلیسای کاتولیك قائلم

- و اصلاً آن را کم اهمیت نمی دانم - معتقدم که تحت چنین شرایطی دیدار پاپ از کشور ما بیشترین ثمرات را خواهد داشت و من فکر می کنم که چنین سفری امکان پذیر باشد. طبیعتاً من دارم راجع به آنچه که فکر می کنم نظر واتیکان هم باشد دیدگاه ها و تحلیل خود را ارائه می دهم. فکر می کنم که رهبران واتیکان هم ممکن است راجع به این موضوع فکر کرده باشند و نظرات خود را در موقع مناسب دربارهٔ آن اعلام کنند. هنوز هیچ تصمیم مشخصی گرفته نشده است، اما می توانم این عقیدهٔ خود را تکرار کنم که تحت آن شرایطی که ذکر کردم، چنین تبادل نظری می تواند مفید باشد. مثلاً من فکر می کنم که موضوع صلح مهم است، نه از آن رو که نقش ما [کوبا و و اتیکان] در تحقق صلح خیلی بااهمیت است، بلکه به این علت که ما ایده های بسیار وشنی در این باره داریم که جستجوی صلح برای جهان تا چه حد اهمیت دارد. من اعتقاد دارم که این موضوع برای کلیسنا هم بسیار مهم است، چرا که اگر فاجعه جنگ جهانی یك بار دیگر تکرار شود، کلیسنا هم بسیار مهم است، چرا که اگر فاجعه جنگ جهانی یك بار دیگر تکرار شود، کلیسنا احتمالاً پیر وان خود را از دست خواهد داد و آن ها هم رهبران خود را از دست خواهند داد. و این نه فقط در مورد کلیسای کاتولیك بلکه در مورد همهٔ کلیساها صادق است، چون بحث واقعی بر سر این است که آیا در بلک جنگ گرما هسته ای، بشریت اساساً می تواند جان سالم بدر برد، یا نه.

فکر می کنم همهٔ ما به نحوی می توانیم به جلوگیری از وقوع چنین فاجعه ای کمك کنیم. معتقدم کلیسا می تواند تأثیر زیادی در جلوگیری از وقوع چنین چیزی داشته باشد، و معتقدم که ما هم، با دانش و اطلاعات و تجربه ها و اندیشه ها و دیدگاه هایمان می توانیم در جلوگیری از آن، سهم متعادلی داشته باشیم.

حالا فکر می کنم، به هر دو قسمت سئوال شما در این مورد که آیا هیچ تصمیم مشخصی دربارهٔ سفر پاپ گرفته شده، و موضوعاتی که ممکن است موردبحث قرار گیرد، پاسخ داده باشم. از پاپ هم باید پرسیده شود که دوست دارد راجع به چه موضوعاتی بحث کند، اگر چه تصور می کنم به همهٔ این موضوعات و بخصوص به موضوعاتی علاقمند باشد که به مسأله روابط میان دولت و کلیسا در کشوری مربوط می شود که یك انقلاب همه جانبه را تجربه کرده است ـ چون این چیزی است که ممکن است در بسیاری از کشورهای دیگر جهان سوم هم اتفاق بیفتد.

بتو: حالا میل دارم دیدگاه های شما را در مورد فردی دیگر، کسی که بسیار

پراهمیت تر است و شخصیت جهانی تری دارد و بسیار بیش از پاپ به او عشق ورزیده می شود و راجع به او صحبت می شود بدانم. نظر شما راجع به شخص عیسی مسیح چیست؟

کاسترو: خوب، قبلًا داستان تحصیلات و روابطم با مذهب و کلیسا را برای شما گفته ام. برای من، عیسی مسیح از زمانی که به یاد دارم ــ در خانه، در مدرسه و در سرأسر دوران كودكي و نوجواني ام ـ يكي از آشناترين نام ها بوده است. از آن زمان به بعد، در دورهٔ زندگی انقلابی ام ـ اگر چه همان طور که به شما گفتم هیچ گاه ایمان مذهبی نداشتم ـ همهٔ تلاشها و توجهاتم و همهٔ زندگیم وقف پرورش یك ایمان سیاسی شده است که به واسطهٔ اعتقادات خودم به آن رسیدم، هیچ وقت واقعاً نمي توانستم برای خودم يك مفهوم اعتقادی مذهبی بپرورم، اما به اين ترتيب به یقین های سیاسی و انقلابی رسیدم و در حوزهٔ سیاسی و انقلابی، بین ایده هایی که به آنها اعتقاد داشتم و آن نماد، آن شخصیت خارق العاده، که از زمانی که به یاد مى آورم برايم آشنا بوده است، هيچ گاه تناقضي نديدم. برعكس، جنبه هاي انقلابي اندیشهٔ مسیح و آئین مسیحی را موردتوجه قرار دادم. در خلال این سال ها، بارها فرصت آن را یافته ام که هم خوانی یی را که بین اندیشه انقلابی و اندیشهٔ مسیحی وجود دارد متذکر شوم. مثالهای زیادی را ذکر کرده ام؛ بعضی وقتها این جمله مسیح را ذکر کرده ام که: «گذشتن شتر از سوراخ سوزن آسانتر از ورود یك مرد ثروتمند به بهشت خداوند است». از آدم های مختلف، از جمله یك كشیش، شنیده ام که منظور مسیح سوزن کوچکی که ما امروز می شناسیم نبوده است؛ به این علت که گذشتن شتر از سوراخ چنین سوزنی غیرممکن است؛ و معنی این عبارت چیز دیگری است و باید به گونهای دیگر تفسیر شود.

بتو: بعضی از انجیل شناسان معتقدند که منظور پیچ کم عرض کوچه ها در بیت المقدس، فلسطین و در قلب بیروت است که عبور از آن برای شتر بسیار مشکل است. اما چرا هیچ کس در این مورد سئوال نمی کند که ورود آدم ثروتمند به بهشت خداوند چقدر دشوار است؟ در این مورد دیگر جای شك و سئوال نیست. فرمانده، از نقطه نظر علم الهی، این بدان معنی نیست که مسیح علیه ثروتمندان تبعیض قائل شده است؛ این بدان معنی است که بین این دو، مسیح فقرا را برگزیده است. یعنی

خداوند تصمیم گرفت حضور مسیح را در جامعهای قرار دهد که وجه مشخص آن نابرابرهای اجتماعی بود. او می توانست در رم، در خانوادهٔ امپراتوران، به دنیا بیاید؛ می توانست فرزند یك خانواده یهودی زمیندار باشد؛ می توانست فرزند ساکنان متوسط یك حوزهٔ مذهبی باشد. اما در عوض این را برگزید که در میان فقرا، و به عنوان پسر یك نجار متولد شود؛ نجاری که قطعاً در ساختن برازیلیای عصر خود شرکت داشت. برازیلیای آن عصر، شهر تیبریاس بود که به احترام امپراتور تیبریوس سزار، که مسیح در عصر او زندگی می کرد، ساخته شد. جالب است که این شهر در ساحل دریاچهٔ جنیساره قرار دارد که مسیح بخش اعظم عمر خود را در نزدیکی آن گذراند و فعالیتهای خود را در آن انجام داد. در کتاب مقدس اشاره نمی شود که او حتی یك بار هم به آن شهر سفر کرده باشد.

پس ما چه می گوئیم؟ ما می گوییم عیسی، بی چون و چرا طرفدار فقرا بود. او با همه، اعم از فقیر و غنی، سخن می گفت، اما از یك موضع اجتماعی خاص، از موضع منافع فقرا. او به گونه ای بی طرفانه، كلی و مجرد سخن نمی گفت، بلكه منعكس كنندهٔ منافع اقشار تحت ستم عصر خود بود. اگر آدم ثر و تمندی می خواست جایی در كنار مسیح داشته باشد، مجبور بود به فقرا روی آورد. حتی یك نمونه هم در كتب مقدس و جود ندارد كه مسیح آدم ثر و تمندی را در كنار خود پذیرفته باشد، مگر اینكه اول او را واداشته است كه خود را به كمك به فقرا متعهد كند.

می توانم سه نمونه را ذکر کنم: نخست، مورد جوان ثروتمندی است که به علت رعایت همهٔ فرامین ده گانه، قدیس بود، اما مسیح در آخر کار گفت که آن مرد برای آنکه بتواند پیرو او باشد باید یك کار دیگر هم بکند و آن این است که هر چه را دارد بفروشد و به فقرا بدهد. فکر می کنم امروز بسیاری از کشیشها می گویند «اگر احکام را رعایت می کنید، نزد ما بیایید؛ این جا در کنار ما بمانید؛ به مرور زمان رشد خواهید کرد». اما از آن جا که عیسی کمی از ما رادیکال تر بود، به آن مرد گفت: «بروو تعهد خود در قبال فقرا را محترم شمار و بعد نزد من بیا». نمونهٔ دوم، مورد مرد ثروتمندی است که مسیح به خانه اش رفت. مسیح اهل تعصب و پیشداوری نبود، اما مقید بود. از اینرو به خانه زکی Zacchaeus نرفت تا از زیبایی ظروف لعابی او که احتمالاً از ایران آمده بود و مجسمههای مصری اش تعریف کند، بلکه به آنجا رفت تا احتمالاً از ایران آمده بود و مجسمههای مصری اش تعریف کند، بلکه به آنجا رفت تا

به او بگوید که یك سارق بیش نیست، چون [آنچه را که دارد] از فقرا دزدیده است. آن مرد که می خواست میان آن دو آرامش برقرار باشد گفت: «بنگر مولای من که نیمی از اموالم را به فقرا می دهم و اگر چیزی به ناحق از کسی گرفته ام، چهار برابر به او برمی گردانم». این بدان معنی است که اجرای عدالت، شرط اصلی پیروی از مسیح بود.

نمونهٔ سوم، موعظهٔ یحیای تعمید دهنده است که زمینه را برای ظهور مسیح فراهم کرد. مسأله اول در موعظه های او، اجرای عدالت بود. مردمی که میخواستند به آئین او درآیند، نمی پرسیدند به چه چیز باید اعتقاد داشته باشند؛ آن ها می پرسیدند چه باید بکنند، و یحیی پاسخ داد: «کسی که دو تن پوش دارد، باید یکی را به کسی بدهد که ندارد؛ و کسی هم که طعام دارد باید همین کار را بکند».

جهان شمولی و عام بودن موعظهٔ مسیح هم باید توضیح داده شود. این جهان شمول بودن ناشی از یك انتخاب و یك موضع اجتماعی و سیاسی كاملاً مشخص، یعنی [همگامی با] آرمان فقرا است.

کاسترو: با علاقهٔ زیاد به آنچه شما گفتید گوش دادم، چون بسیار پرمحتوا بود.
با این وصف، می توانم از نقطه نظر ریاضی، یك اشكال مطرح كنم، و آن این است كه
یك آدم ثر و تمند هرگز نمی تواند چهار برابر آنچه را كه دزدیده است باز گرداند، چون
همهٔ چیزهایی كه یك آدم ثر و تمند دارد باید از طریق دزدی به دست آمده باشد. اگر
خودش ندزدیده باشد، باید والدین یا اجدادش این كار را كرده باشند. بنابراین ـ اگر
هر چه او دارد دزدی است ـ غیرممكن است كه بتواند چهار برابرش را پس بدهد،
چون در آن صورت احتمالاً مجبور است چهار برابر آنچه دارد بدزدد تا بتواند به
قولش و فا كند.

پتو: شما دارید چیزی را می گویید که آمبروز قدیس در قرون اولیهٔ مسیحیت می گفت.

كاسترو: خوشحالم كه با او هم عقيده ام.

اما نظرم چیست؟ ممکن است این ترجمهٔ بدی از انجیل باشد؛ شاید مترجمان را باید سرزنش کرد، چون به معنی سوراخ سوزن توجه نداشتند. می دانم که بسیاری از جملات در انجیل به آن محیط، به جامعه و رسوم آن عصر، مربوط است؛ اما

نمی دانم که این را در این مورد چطور می توان اثبات کرد. در هر حال، کسی که به علوم مذهبی و به زبان ها کاملاً مسلط است، به دلایل موجه، باید چنین تفسیر کرده باشد که منظور از سوراخ سوزن، همان چیزی است که ما در زبان و ادبیات خود می شناسیم، چون ما سوراخ سوزن دیگری نمی شناسیم. و اگرچه مردم در کشورهای اسپانیایی زبان تصوری از این دارند که شتر چگونه موجودی است، اما بدیهی ترین چیزها را راجع به شتر نمی دانند.

به هرحال، من همان تعبیری را که مترجمان از آن جمله کرده اند و من هم آن را به همان ترتیب می فهمم و دوست دارم و به این هم اعتقاد دارم که آن تعبیر با موعظه های دیگر مسیح کاملاً مطابقت دارد. اول آن که، همان طور که شما گفتید، مسیح ثروتمندان را برای موعظه دربارهٔ آئین خود برنگزید. او ۱۲ کارگر فقیر و بی سواد و به عبارت دیگر پرولتاریای زمان یا کارگران مستقل که برخی از آن ها ماهیگیر بودند را برگزید. همان طور که شما گفتید آن ها همه، بدون استثنا، فقیر بودند.

در مواقعی به معجزات مسیح اشاره کرده ام و گفته ام «خوب، مسیح ماهی ها و قرص های نان را چند برابر کرد تا غذای مردم تأمین شود.ایر دقیقاً همان کاری است که ما به وسیلهٔ انقلاب و سوسیالیسم می خواهیم بکنیم: چند برابر کردن ماهی ها و قرص های نان برای تأمین خوراك مردم؛ چند برابر کردن تعداد مدارس، آموزگاران، بیمارستان ها و پزشکان؛ چند برابر کردن تعداد کارخانه ها، مزارع زیرکشت و تعداد مشاغل؛ چند برابر کردن بازدهی صنعتی و کشاورزی؛ و چند برابر کردن مراکز تحقیقات و تعداد طرح های تحقیقاتی علمی؛ همه برای همان هدف».

در مواقعی به داستان تمثیلی آن مرد ثروتمند اشاره کرده ام که چندین کارگر را استخدام کرده بود. به بعضی از آن ها برای یك روز کار، یك دینار می داد؛ به بعضی دیگر برای نصف روز کار، یك دینار می پرداخت، و به بعضی دیگر هم برای کار به اندازهٔ نصف یك بعدازظهر، یك دینار می پرداخت. این داستان، حاوی انتقاد به کسانی است که با آن نحوهٔ توزیع موافق نبودند. معتقدم که این دقیقاً یك فرمول کمونیستی است و از آنچه ما در سوسیالیسم می گوییم، فراتر می رود. زیرا در سوسیالیسم به هر کس باید به اندازهٔ توان و کارش پرداخت شود، در حالی که در

فرمول کمونیستی به هر کس به اندازهٔ نیازش داده می شود. پرداخت یك دینار به كلیهٔ آن كارگران، دال بر شیوهٔ توزیعی است که بیشتر با تأمین نیازها مطابقت دارد که نمونهٔ یك فرمول کمونیستی است. هم چنین معتقدم که بسیاری از پیامهای موعظه های مسیح، مثل موعظه در كوه، را جدا از آنچه شما حمایت از فقرا می خوانید نمی توان تفسیر كرد. وقتی مسیح می گوید: «روح فقرا را بشارت باد؛ زیرا بهشت از آن آنان است. عزاداران را بشارت باد؛ زیرا آنان آسوده خواهند شد. بردباران را بشارت باد؛ زیرا آنان وارث زمین خواهند شد. بشارت باد آنان را که راستی را تشنه اند؛ زیرا آنان سیراب خواهند شد». روشن است که به ثر وتمندان وعده بهشت نداده است. او در واقع آن را به فقرا وعده داده است و من فكر نمی كنم که موعظهٔ مسیح هم به غلط ترجمه یا تفسیر شده باشد. معتقدم که كارل مارکس هم می توانست با موعظه در كوه هم رأی باشد.

بتو: در انجیل لوقا، نه تنها به فقرا بشارت داده شده، بلکه ثر وتمندان هم لعنت شده اند.

کاسترو: مطمئن نیستم که چنین جمله ای در روایات مختلف از این موعظه وجود داشته باشد. شما می گویید در انجیل لوقا است. آن روایتی که من به یاد دارم، ثروتمندان را لعنت نمی کند.

بتو: آن انجیل متی است که معروف تر است.

کاسترو: ممکن است آن نسخه برای اینکه ما را با روحیه ای محافظه کارانه تر بیت کنند، در آن موقع مناسب تر بوده است. شما نکته عمیقی را متذکر شدید؛ به این مضمون که مشکل در فهم آن است که چگونه یك آدم ثروتمند می تواند به بهشت وارد شود، بخصوص اگر بسیاری از ابعاد روحیه ثروتمندان، از قبیل بی تفاوتی، خودخواهی، فقدان همبستگی و حتی گناهان ثروتمندان در همه زمینه ها را درنظر بگیریم. واقعاً معتقدم آنچه که یك آدم ثروتمند باید می داشت تا یك مسیحی خوب باشد و به بهشت برود، خیلی صریح بیان شده و به کرات در موعظه های مسیح ذکر شده است.

به این نکته هم باید توجه داشته باشید که کتابهای تاریخی و ادبی زیادی هست ـ و بعضی از آن ها نوشتهٔ روحانیون و بعضی دیگر نوشتهٔ افراد غیرروحانی است ـ

که داستان شهادت مسیحیان را در قرون متقدم بازگو می کند. همه این فرصت را داشته اند که از این وقایع مطلع شوند و فکر می کنم یکی از چیزهایی که در سال های دوره تحصیل من، کلیسا به شدت از آن احساس غرور می کرد، شهادت مسیحیان در آن سال های اول و در طول تاریخ کلیسا بود.

فكر مي كنم در اين مورد شكي وجود نداشته باشد ـ و اين جا بحث تفسيرهاي مختلف هم مطرح نیست \_ که مسیحیت، مذهب برده ها بود؛ مذهب ستمدیدگان و فقرایی که در دخمه ها زندگی می کردند، به وحشتناکترین وجه تنبیه می شدند، به سیرك ها برده می شدند تا خوراك شیر و حیوانات دیگر شوند و قرن ها در معرض انواع سرکوب و مجازات بودند. امپراتوری رم این آئین را یك آئین انقلابی قلمداد می کرد و طرفداران آن را تحت فشارهای وحشیانه قرار داد و من آن را همیشه با سرگذشت کمونیست ها مقایسه کرده ام. زیرا از زمانی که کمونیسم به عنوان یك آئین انقلابی و سیاسی تثبیت شد، کمونیست ها همیشه در معرض فشارهای بی رحمانه، شکنجه و جنایات دیگر بوده اند. حقیقت تاریخی بزرگ این است که جنبش کمونیستی هم در مبارزات خود برای دگرگون کردن نظام اجتماعی غیرعادلانه، شهادت طلبی خاص خود را داشته است. کمونیست ها هم مثل مسیحیان متقدم، همه جا در معرض افترا و سرکوب وحشیانه بوده اند. تاریخ ـ همین تاریخ معاصر ـ به ما می گوید که پس از کمون پاریس - تلاش کارگران فرانسه دریایان قرن گذشته برای برپایی سوسیالیسم در میهن خود ـ چه اتفاقاتی افتاده است. کتابهای قطور و حاوی اطلاعات دقیق، درباره قهرمانی آن مردم و هزاران کمونار که به وسیله بورژوازی و طبقات ستمگر شکنجه شده و به قتل رسیدند، نوشته شده است. این کار با كمك امپراتور آلمان كه تازه به فرانسه تجاوز كرده بود، انجام شد.

تاریخ هم چنین سرنوشت بسیاری از کمونیست ها، سوسیالیست ها، رزمندگان و سایر اعضای جنبش را که پس از جنگ داخلی در اسپانیا اعدام شدند ضبط کرده است. آنچه را هم که در آلمان و تمام کشورهای اروپایی تحت اشغال نازی ها رخ داد، تاریخ ضبط کرده است. آنها با کاربرد اتهامات، ملاكهای غیرعادلانه و مطرود، در مورد نژاد خود، که ادعا می کردند برتر است، و نفرت غیرعقلایی (که معتقدم ناشی از تعصبات شرم آوری است که در طول تاریخ بر شدت آن افزوده

شده)، میلیون ها یهودی را به قتل رساندند و هر کس را که کمترین «آلودگی» به کمونیسم داشت به زندان انداختند، شکنجه کردند و تیرباران کردند. کمونیست ها قهرمانانه جنگیدند و مردند و تعداد بسیار معدودی از آن ها بسیار معدود که اسیر نازی ها شدند، جان سالم به در بردند.

نازی ها در اتحاد شوروی میلیون ها نفر \_ از جمله سالخوردگان، زنان و کودکان \_ را، صرفاً به خاطر آن که شهر وندان یك کشور سوسیالیستی بودند، به قتل رساندند. اما در اروپا، نازی ها تنها کسانی نبودند که کمونیست ها را کشتند. سرسپردگان سرمایه داری هم کمونیست ها را شکنجه داده و به قتل رسانده اند و در آفریقای جنوبی، کره جنوبی، ویتنام، شیلی، آرژانتین، پاراگوئه، گواتمالا، السالوادور، سودان، اندونزی و کوبای قبل از انقلاب، و هر جا که طبقات حاکم و استثمارگر در ۱۵۰ سال گذشته ترسیده اند که امتیازات خود را از دست بدهند، مردان و زنان چپ گرا را به قتل رسانده اند؛ درست به همان ترتیبی که طبقات حاکم در قرون اولیه دوران ما، مسیحیان را به قتل می رساندند.

معتقدم سرکوب اندیشه های مذهبی (که اساساً اندیشه های سیاسی بردگان و ستمدیدگان در امپراتوری رم بود) را می توان با سرکوب وحشیانه و منظم مقایسه کرد که علیه حاملان اندیشه های سیاسی در قرون جدید ـ کارگران و کشاورزان که کمونیست ها نمونه مجسم آن هستند ـ اعمال می شود. اگر هیچ وقت کلمه ای وجود داشته است که مرتجعین از «کمونیست» بیشتر از آن نفرت داشته اند، آن کلمه، در زمانی دیگر، کلمه «مسیحی» بوده است.

بتو: من رفیقی را که عضو فرقه دومینیکن بود و فری تیتو نام داشت از دست دادم. او در نتیجه شکنجه های وحشتناکی که در برزیل تحمل کرده بود، در تبعید درگذشت و امروز سمبل قربانیان شکنجه قلمداد می شود. شکنجه گران بر مغز او تأثیر گذاشته بودند و او در فرانسه آن ها را همه جا حاضر می دید، و بالاخره پس از تحمل رنج بسیار، خود را حلق آویز کرد. علت این بود که زیرشکنجه سکوت کرده بود. شکنجه گران به او گفتند «ما ترا نمی کشیم، اما تا وقتی که زنده ای، تاوان این سکوت را خواهی پرداخت».

می خواستم این را به شما اطلاع بدهم که یاد نامه های شهیدان آمریکای

مرکزی و آمریکای لاتین در دوره دیکتاتوری های نظامی، منتشر شده است. آن ها قدیسین مردمی ما هستند. در برزیل کارگری بود که نامش\_اتفاقاً\_سانتو دیاز بود. او در جریان سازماندهی یك اعتصاب به قتل رسید، و امر وز عکس هایش در بسیاری از کلیساها وجود دارد.

کاسترو: شما قبلاً راجع به آن راهب دومینیکن به من گفته بودید که شکنجه شد و همهٔ آن رنجها را با شجاعت عظیمی تحمل کرد.

این وقایع فقط در کشورهای اروپا، آمریکای لاتین و جهان سوم اتفاق نیفتاده است. در ایالات متحده هم از این وقایع روی داده است. نباید دوره مك كارتی و اذیت و آزار کمونیستها را فراموش کنیم. کمونیستها نمی توانستند كارپیدا كنند، از تقریباً كلیه مشاغل و همه نوع فعالیت دیگر محروم بودند، بازداشت می شدند، سركوب و مجازات می شدند و به آن ها افترا زده می شد. حتی در بعضی موارد، فقط به خاطر آن که کمونیست بودند، به صندلی الکتریکی سپرده شدند.

نباید فراموش کنیم که اول ماه مه، روز کارگر، به مناسبت کشتار کارگرانی معین شد که در شیکاگو برای دفاع از منافع طبقاتی خود دست به اعتصاب زده بودند. در همین سالهای اخیر، همه انسانهای آگاه سیاسی، از قتل اتل و جولیوس روزنبرگ تکان خوردند.

در این مورد، همیشه به شباهت زیادی که بین سرکوب انقلابیون جدید و مسیحیان اولیه وجود دارد، توجه داشته ام. بین اعمال ستمگران در آن مرحله تاریخی و مرحله کنونی تفاوتی نمی بینم؛ اینها فقط لحظات متفاوتی از تکامل جامعه انسانی ـ یکی در دوره برده داری و یکی در دوره سرمایه داری ـ است. من بین آن موعظه ها که در زمان خود آنقدر ریشه دار شد و موعظه های کنونی خودمان، تضادی نمی بینم. بنابراین با آن اندیشه ها و موعظه ها احساس اشتراك زیادی می کنم و اعمال تاریخ آن مسیحیان را که با اعمال کمونیست های زمان ما شباهت هایی دارد، می ستایم. در گذشته قضیه را به این شکل می دیدم، حالا هم به همان شکل می بینم و در آینده هم همین طور خواهد بود. با مشاهده تلاش های هم قطاران شما، کارهای

۱. SANTO DIAZدیاز قدیس.

خود شما، مبارزات و سخنرانی ها و فعالیت های دیگران مثل شما در قارهٔ آمریکا بیش از پیش در مورد صحت این قضاوت، مطمئن می شوم.

بتو: شما زمانی گفتید کسی که با فقرا بیگانه شود، با مسیح بیگانه می شود. نمی دانم که آیا می دانستید این جمله نه تنها خیلی معروف است، بلکه به اعتقاد من، اساس الهیات آزادی بخش هم هست. به علاوه، این جمله با بخشنامه کار خلاق، که توسط پاپ جان پل دوم صادر شده است، هم توافق دارد. این بخشنامه مر بوط است به کار انسانی و جان پل دوم در آن تأیید می کند که تعهد در قبال فقرا، مؤید وفاداری به کلیسای مسیح است.

کاسترو: من آن جمله را ۲۵ یا ۲۶ سال پیش گفتم. به یاد می آورم که وقتی در روزهای نخست انقلاب، مشکلاتی که قبلاً به شما گفتم مطرح شد ـ زمانی که طبقات ممتاز می خواستند کلیسا را علیه انقلاب به کار گیرند ـ در آن وقت بود که به دفعات به این مسایل و موعظه های مسیحی اشاره کردم. آن سخنرانی ها موجود است. یك بار جمله ای گفتم که امروز هم می توانم آن را تکرار کنم و صحت اش را تأیید کنم. این همان جمله ای است که شما به آن اشاره کردید: «کسی که به فقرا خیانت کند، به مسیح خیانت می کند».

بتو: خوب فرمانده، حالا میل دارم سئوال دیگری را مطرح کنم. بعضی افراد در داخل جنبش کمونیستی، از این جمله، مارکس ـ که در کتاب وی تحت عنوان افزوده ای بر نقد فلسفه حقوق هگل، آمده است ـ به طور سنتی استفاده کرده اند که «مذهب افیون مردم است». آنها این جمله را به یك حکم جزمی قطعی، مطلق و متافیزیکی تبدیل کرده اند که بالاتر و فراتر از هرگونه دیالکتیکی است.

اما در اکتبر ۱۹۸۰ یك حزب انقلابی که قدرت را در دست دارد ـ یعنی جبهه ساندنیست برای آزادی ملی ـ برای نخستین بار در تاریخ اعلامیهای را در مورد مذهب صادر کرد و در آن این حکم را به عنوان یك اصل مطلق، مورد انتقاد قرار داد. در بیانیه ساندنیستها آمده است: «بعضی از نویسندگان ادعا کرده اند که مذهب مکانیسمی برای از خود بیگانه کردن انسان است که استثمار یك طبقه به وسیله طبقه دیگر را توجیه می کند. این حکم تا آن حد که مذهب در دوره های مختلف تاریخی به عنوان پایه فکری تأیید کننده سلطه سیاسی عمل کرده است، ارزش تاریخی دارد.

کافی است نقش مبلغین مذهبی در فرآیند استعمار و اعمال سلطه بر سرخپوستان کشور خودمان را به خاطر بیاوریم [تا به ارزش تاریخی این حکم در بعضی موارد پی ببریم]. اما ما ساندنیستها اعلام می کنیم که وقتی مسیحیان با تکیه بر ایمانشان بتوانند به نیازهای مردم و تاریخ پاسخ گویند، اعتقاد مذهبی آنها، مشوق مبارزه جویی انقلابی شان می شود. تجربه ما نشان می دهد که یك فرد می تواند یك انسان مؤمن و در عین حال، یك انقلابی پی گیر باشد و تضاد غیرقابل حلی بین این دو وجود ندارد».

فرمانده، سئوال من این است: فکر می کنید که مذهب افیون مردم است؟ کاسترو: دیروز به طور مفصل با شما راجع به شرایط تاریخی یی صحبت کردم که سوسیالیسم، جنبش سوسیالیستی و ایدئولوژی سوسیالیسم علمی و مارکسیسم لنینیسم در آن سر برآوردند؛ راجع به این هم حرف زدیم که چطور در آن جامعه طبقاتی جامعه استثمار بی رحمانه و غیرانسانی که مذهب و کلیسا در آن به مدت چندین قرن به عنوان وسیله تحکیم سلطه و استثمار و ستم مورد استفاده قرار گرفته بود گرایشاتی پدید آمد و انتقادات شدید، و البته موجهی، علیه کلیسا و حتی علیه مذهب مطرح شد. خودتان را جای فرد انقلابی یی بگذارید که چنین دنیایی را می شناسد و از آن آگاه می شود، و تصمیم می گیرد که آن را تغییر دهد. بعد، مؤسسات مدنی، زمینداران، اشراف، بورژوازی، ثر وتمندان، بازرگانان بزرگ و کلیسا را هم در نظر زمانی که مذهب به عنوان ابزار سلطه مورد استفاده قرار گرفت، منطقی ترین کار برای انقلابیون این بود که واکنشی ضدروحانی و حتی ضدمذهبی نشان دهند، و من شرایطی را که این جمله در آن گفته شده است، کاملاً درك می کنم.

با این حال معتقدم وقتی که مارکس انجمن بین المللی کارگران را تأسیس کرد، مسیحیان زیادی در بین الملل اول شرکت داشتند. معتقدم در میان کسانی که در کمون پاریس جنگیدند و کشته شدند، مسیحیان زیادی حضور داشتند و مارکس هم هیچ جا چیزی نگفته است که آن مسیحیان را از رسالت تاریخی پیشبرد انقلاب اجتماعی مستثنی کند.

اگر کمی جلوتر برویم و مباحثی را به یاد بیاوریم که پس از تدوین برنامه حزب

بولشویك انجام شد \_ و این حزبی است كه لنین بنیادگذار آن بود \_ در آن صورت خواهیم دید كه هیچ كلامی كه مسیحیان را از حزب جدا كند گفته نشده است، پیش شرط اصلی برای عضویت در حزب، پذیرش برنامه حزب بود. این بدان معنی است كه آن جمله، شعار و حكمی است دارای ارزش تاریخی كه در یك لحظه مشخص، كاملاً موجه بوده است.

امروز هم ممکن است شرایطی وجود داشته باشد که این جمله، هم چنان واقعیت را بیان کند. هر جا سلسله مراتب کلیسای کاتولیك یا هر کلیسای دیگری، با امپریالیسم، استعمار جدید، استثمار ملتها و انسانها و سر کوب مرتبط باشد، اگر شنیدید که کسی این جمله را تکرار می کند که مذهب افیون مردم است، نباید تعجب کنید؛ همان طور که این هم کاملاً قابل درك است که نیکاراگوایی ها براساس تجربه خود و با توجه به موضع مردم مذهبی نیکاراگوا، به این نتیجه رسیده اند که معتقدان به مذهب، می توانند با تکیه بر ایمان خود، موضع انقلابی هم داشته باشند و بین مذهبی بودن و انقلابی بودن، لزوماً تضادی وجود ندارد؛ نتیجه ای که به عقیده من کاملاً موجه است. آن طور که من می فهمم، آن جمله نمی تواند یك حکم جزمی یا یك حقیقت مطلق باشد؛ و چنین هم نیست. این حکم در شرایط مشخص تاریخی حقیقت دارد. علاوه بر اینها، معتقدم که این نتیجه گیری، با دیالکتیك و مارکسیسم حقیقت دارد. علاوه بر اینها، معتقدم که این نتیجه گیری، با دیالکتیك و مارکسیسم حقیقت دارد. علاوه بر اینها، معتقدم که این نتیجه گیری، با دیالکتیك و مارکسیسم کاملاً سازگار است.

من اعتقاد دارم که از نظر سیاسی، مذهب به خودی خود، نه تریاك است و نه دارویی معجزه کننده. بسته به اینکه برای دفاع از ستم گران و استثمار کنندگان به کار گرفته شود، یا برای دفاع از ستمدیدگان و استثمار شدگان، می تواند به افیون یا مرهمی شگفت آور تبدیل شود؛ این نیز بستگی به روش برخورد به مسایل سیاسی، اجتماعی یا مادی انسان ها دارد که صرف نظر از الهیات یا اعتقادات مذهبی، در این جهان متولد شده و باید زندگی کنند.

ازیك نقطه نظر صرفاً سیاسی و من فکر می کنم چیزهایی از سیاست می دانم معتقدم که این امکان وجود دارد که مسیحیان، مارکسیست هم باشند و با مارکسیست های کمونیست برای دگرگون کردن جهان همکاری کنند. مهم این است که چه مسیحی و چه کمونیست، آن ها انقلابیون صادقی باشند که می خواهند به

استثمار انسان به وسیله انسان پایان دهند و در راه توزیع عادلانه ثروت اجتماعی، برابری، برادری و کرامت همه انسان ها مبارزه کنند. یعنی پرچمدار پیشرفته ترین اندیشه های سیاسی، اقتصادی و اجتماعی باشند؛ اگرچه آنچه مسیحیان را به حرکت تشویق می کند مفاهیم مذهبی است.

بتو: فرمانده، آیا عشق از ملزومات انقلاب است؟

کاسترو: البته که هست؛ در گسترده ترین معنای کلمه. از نظر اجتماعی، همبستگی چیست؟ روحیه برادری چیست؟

اگر به اولین انقلاب بزرگ اجتماعی ـ نه اولین انقلاب سوسیالیستی، بلکه اولین انقلاب بزرگ اجتماعی در چند قرن اخیر ـ یعنی به انقلاب فرانسه نگاه کنیم، می بینیم که یك شعار سه کلمه ای داشت: آزادی ببرابری، برادری. البته همان طور که گفتم آزادی به معنای محدودی تعبیر می شد و به معنای آزادی برای بورژوازی و سفیدپوستان بود. آزادی برای بردگان سیاه، موردنظر نبود. انقلابیون فرانسه زمانی که اندیشه های خود را در سراسر جهان گسترش داده بودند، حتی لشکرهای خود را به هائیتی فرستادند تا شورش بردگانی را که آزادی می خواستند، سرکوب کنند. پس از استقلال ایالات متحده، که پیش از انقلاب فرانسه اتفاق افتاد، نیز بردگی سیاهان، نسل کشی سرخپوستان و اقدامات وحشیانه دیگر هم چنان ادامه یافت. بنابراین انقلاب فرانسه خود را به آزادی برای بورژوازی و سفیدپوستان محدود کرد و صرف نظر از اینکه چقدر راجع به آزادی ادعایی در جامعه ای که طبقات آزرا تقسیم کرده است صحبت می شد و فلسفه بافته می شد، برابری اصلاً وجود نداشت. برابری فرضی بین یك میلیونر و یك گدا در نیویورك یا در هر جای دیگر ایالات متحده، یا برابری بین یك میلیونر و کسی که کار ندارد را می توان برابری

نداشت. برابری فرضی بین یك میلیونر و یك گدا در نیویورك یا در هر جای دیگر ایالات متحده، یا برابری بین یك میلیونر و کسی که کار ندارد را می توان برابری متافیزیکی تعریف کرد. من نمی توانم آن را طور دیگری بفهمم و فکر نمی کنم بین میلیونرها و گداها، سیاهانی که مورد تبعیض قرار گرفته اند، بیکاران و بی خانمان ها هم هیچ گونه احساس برادری وجود داشته باشد. این صددرصد خیال پردازی است. معتقدم که فقط حالا و با سوسیالیسم، آزادی حقیقی ـ آزادی کامل ـ برابری و برادری می تواند وجود داشته باشد. فکر می کنم دستور اخلاقی دوست داشتن همسایه، که کلیسا از آن سخن می گوید، به طور کاملاً مشخص در برابری و اخوت و

همبستگی و روحیه انترناسیونالیستی که سوسیالیسم از آن پشتیبانی می کند، تحقق می یابد.

معتقدم این حقیقت که کوبایی ها به سرزمین های دیگر می روند تا به عنوان آموزگار، پزشك، مهندس، تکنیسین و کارگرماهر کار کنند و ده ها هزار ـ صدها هزار از آن ها حاضرند در بدترین شرایط و در مواردی به قیمت جانشان، این کار را بکنند و در پایبندی به اصولشان، بالاترین روحیه همبستگی را به نمایش می گذارند، معتقدم این همه بیانگر کاربرد عملی احترام، توجه و عشق آن ها به انسان های همنوعشان است.

از این رو، اعتقاد دارم که انقلاب سوسیالیستی، این اندیشه را به اعلا درجه تکامل داده، و جامعه کمونیستی باز هم آن را تکامل خواهد داد. سوسیالیسم هنوز برابری کامل را تأیید نمی کند، و ما قبلاً در ارتباط با پرداخت مزدها، راجع به این مسأله بحث کردیم. سوسیالیسم امکانات واقعی بسیار بیشتری را از سرمایه داری عرضه می کند. مثلاً در کوبا قبلاً فقط فر زندان ثر و تمندان می توانستند درس بخوانند؛ امروز همه کودکان ـ حتی در دور افتاده ترین بخش های کشور، فر زندان کشاور زان و کارگران ـ این امکان را دارند که به بهترین مدارس بروند. برای همه کودکان، معلم هست و همه این امکان را دارند که به مؤسسات آموزشی خیلی خوب و بعد به دانشگاه بروند؛ آن ها می توانند تا آن جا که استعدادشان اجازه می دهد، پیشرفت کنند و این یك امکان واقعی و عینی، نه فرضی یا خیالی، است. ما در جامعه خود، امکانات واقعاً بر ابر ایجاد کرده ایم.

البته نظام پرداخت مزدهای ما، کاملاً برابری خواهانه نیست، چون بعضی افراد از نظر بدنی از دیگران قوی تر هستند، بعضی ها با استعداد ترند و بعضی ها قوه فکری بیشتری دارند. نظام سوسیالیستی، شکل سوسیالیستی توزیع ـ به هر کس به اندازه کیفیت و کمیت کارش ـ هنوز با توزیع کمونیستی متفاوت است. به همین دلیل است که مارکس در نقد برنامه گوتا، گفت که این شکل توزیع از حدود قوانین بورژوایی فراتر نمی رود و جامعه کمونیستی بیش از این مساوات طلب خواهد بود.

بتو: جامعه سوسیالیستی و کمونیستی در پی اعتلای زندگی معنوی انسان هم هستند؟ کاسترو: بله، البته. ما خواهان بیشترین میزان تکامل مادی و معنوی انسان هستیم. من هم در مواقعی که از آموزش و فرهنگ سخن گفته ام، مسأله را به همین شکل مطرح کرده ام. البته می توانید این را هم به سئوال خود اضافه کنید: «و تکامل معنوی انسان از نظر مذهبی» این اصل ما است که افراد آن آزادی و آن فرصت را داشته باشند.

حالا اجازه بدهید به برادری بپردازیم. فکر می کنم جامعه ما واقعاً برادری طلب است. وقتی انسان ها را در شرایط اجتماعی مشخص از ستم، استثمار و بردگی آزاد می کنیم، نه فقط آزادی، بلکه ارج و کرامت و روحیه انسانی ـ و در یك کلام زندگی انسانی ـ را برای آن ها تضمین کرده ایم.

در جامعه ای که طبقات آن را به چند قطب تقسیم کرده است، و نابرابری های وحشتناك وجود دارد و حتی حداقل شرایط زندگی انسانی برای مردم تضمین نشده است، شما نمی توانید از آزادی صحبت کنید. بروید این را از همه کسانی که در حلبی آبادهای آمریکای لاتین زندگی می کنند، یا سیاه پوستان آمریکا یا هر انسان فقیر دیگری در هر جامعه سرمایه داری دنیای امروز بپرسید. اینها مسایلی است که به آن ها عمیقاً اعتقاد دارم. آن طور که من می فهمم عشق به همسایه، به معنی تحقق عملی همبستگی است.

بتو: فرمانده، دو مفهوم هست که برای بعضی از مسیحیان مشکل ایجاد می کند. اول، مفهوم مارکسیستی نفرت طبقاتی؛ دوم، مفهوم مبارزه طبقاتی. میل دارم کمی راجع به این موضوعات هم صحبت کنید.

کاسترو: وجود طبقات اجتماعی، از زمان جوامع اشتراکی اولیه، که انسانها شروع به انباشت ثروت، زمین و ابزارهای لازم برای بهره کشی از دیگران کردند، یک واقعیت تاریخی بوده است. طبقات اجتماعی، در عصر کمونیسم ابتدایی که همه چیز در مالکیت جمع بود، وجود نداشت و در نتیجه توسعه جامعه پدید آمد. پس از آن که تمایزات طبقاتی پدیدار شد، جوامعی بوجود آمد که بیشترین شواهد تاریخی دربارهٔ آنها وجود دارد. جوامعی مانند یونان و رم که به غلط به عنوان الگوهای اولیه دمکراسی، قلمداد شده اند. یادم می آید که چیزهایی راجع به دمکراسی آتن می شدیم. گفته می شد که مردم جمع می شدند تا در مجمع عمومی، راجع به مسایل

سیاسی بحث کنند. و ما همه می گفتیم «چه جالب؛ آن دمکراسی مستقیم و نمونه ای که در یونان وجود داشت چه چیز زیبایی بود!»

بعدها با تاریخ آشنا شدیم و در تاریخ به تحقیق پرداختیم. و زمانی که آن جامعه دقیق تر مورد مطالعه قرار گرفت، معلوم شد که فقط یك اقلیت بسیار کوچك از شهر وندان در میدان محل گردهم آیی عمومی، جمع می شدند. من همیشه به این فکر می کردم که با توجه به اینکه در آن زمان میکروفون و بلندگو نبود، چطور همه مردم می توانستند در میدان تجمعات عمومی، ملاقات کنند. چطور آن همه مردم می توانستند جمع شوند و راجع به مسایل بحث کنند؟ به یاد دارم وقتی که من یك پسر بچه بودم، حسابداری بود که به خانه ما می آمد. او مرد بافرهنگی بود و چندین زبان را بلد بود؛ اسپانیولی، فرانسه و لاتین، و کمی هم یونانی، آلمانی و انگلیسی. می شد او را یك محقق نامید. او با من مهر بان بود و وقتی برای تعطیلات از مدرسه به خانه می آمدم، دوست داشت با من صحبت کند. از دموستن و سیسر و، خطیبان بزرگ یونان و رم صحبت می کرد. او همیشه داستان های جالبی برای گفتن داشت.

نمی دانم او بود یا کس دیگری که یك وقت به من گفت دموستن لکنت زبان داشت. او برای آزمایش قدرت اراده و انضباط وقتی می خواست صحبت کند ریگی را زیر زبان خود قرار می داد و سرانجام بر آن مشكل فائق آمد. او درباره سیاستمداران عهد باستان هم داستان هایی برای من می گفت، در سال های اول دبیرستان بودم و به ادبیات علاقه داشتم؛ حتی یك مجموعه سخنرانی های دموستن را هم تهیه کردم. بعضی از آن سخنرانی ها در آتش سوزی کتابخانه اسکندریه و هجوم بربرها در آن فراز و فرودهای تاریخی - آسیب ندید و حفظ شد، یا اینکه کسی آن را بازنویس کرد؛ من سخنرانی های دموستن، سیسرو و سایر خطیبان و نویسندگان عهد باستان را داشتم. فکر می کنم آلوارز - آن کارگر اسپانیائی اهل آستوریاس ـ بود که علاقه مرا به این موضوعات برانگیخت. به یاد دارم که در همان دوران نوجوانی، کتابهایی راجع به این شخصیت های تاریخی خواندم.

حالا که بررسی می کنم، باید بگویم که آن نوع خطابت را دوست ندارم، چون پر از لفاظی و کلمات قلمبه و سلمبه است. عمدتاً بازی با کلمات است. بعدها با آثار بسیاری از خطبای دیگر آشنا شدم. شاید خطبای بزرگ معدودی در تاریخ باشند که من کتاب هایشان را نخوانده ام. این موضوع واقعاً مورد علاقه من بود. در نتیجه این مطالعات، دقیقاً عکس آن خطبای بزرگ و مشهور، عمل کردم. به یاد می آورم که بعدها با کاستلار و سخنرانی های پارلمانی شگفت انگیزش آشنا شدم. آن سخنرانی ها خیلی جالب بود، اما کاستلار برای پارلمان های امروز مصیبت است.

دموستن وسیسر و هم اگرامر و زمی خواستند به مسایل مشخصی برخورد کنند و مسایل واقعی آن جامعه را توضیح دهند، با مشکلات عظیمی روبر و می شدند. اما در آن موقع دمکراسی آتن و حتی رم را تحسین می کردم ـ با ساختمان مجلس، سناتورها و همه آن چهره های متعلق به مؤسسات رمی که الگو به نظر می رسیدند. و همان طور که به شما گفتم، بعدها دریافتم که در یونان فقط گروه کوچکی از آریستوکراتها بودند که در میدان تجمعات عمومی جمع می شدند تا تصمیم بگیرند. پائین تر از این قشر برگزیده، توده بزرگی از شهر و ندان قرار داشت که حقوقی نداشتند ـ و فکر می کنم بیگانگان نامیده می شدند ـ و پائین تر از این گروه هم، توده بزرگتری از بردگان قرار داشت. این «دمکراسی» سرمایه داری امر و ز می اندازد. طبقاتی و جود داشت که درگیر مبارزه بودند؛ آریستوکرات ها، بیگانه ها و برده ها.

بعد رم را مطالعه کردیم، که آن هم یك الگو بود. رم مرا واقعاً به یاد امپراتوری کنونی ایالات متحده می اندازد. آنها از همه جهت ـ حتی ساختمان مجلس شان ـ شبیه یکدیگرند. ایالات متحده مجلسی دارد که بسیار شبیه مجلس رمی ها است و به تقلید از آن ساخته شده است. ایالات متحده سناتورهای خود را هم دارد. آقایان قدر تمندی که راجع به مسایل بحث می کنند. هر از چندگاهی هم سزارهای آن ترور می شوند. پایگاه های نظامی، گروهان ها، و نیروهای مداخله گر خود را در سراسر جهان دارد.

بتو: نرون هم دارد، که در فیلادلفیا آتش سوزی به راه انداخت.

کاسترو: اگر منظور شما اعمالی است که پلیس اخیراً در آن جا انجام داد، باید بگویم که آن ها نرون های کوچکی بودند که با حمایت مقامات رسمی عمل می کردند.

به عبارت دیگر، لشکرها، پایگاه های نظامی، اسکادران ها و لژیون های آن ـ که

البته از نیروهای امپراتوری رم بسیار پیچیده تر است ـ در سراسر جهان هست؛ اقدامات تجاوزکارانه، جنگهای تهاجمی، انباشت تسلیحات؛ همه مسایلی که در جهان ما وجود دارد؛ میلیونرها، گداها و توده های سیاه پوست که از حقوق خود محروم شده اند؛ و اتحاد با همهٔ حکومت های ارتجاعی دیگر جهان.

در رم وضع چگونه بود؟ همان طبقات ـ پاتریسین ها و پلبین ها و بردگان ـ در آن جا هم بود؛ مبارزه طبقاتی هم بود. بعدها در سده های میانه هم وضع به همین ترتیب بود. اشراف، بورژوازی و سرف ها، چه کسی می تواند منکر آن باشد؟ مبارزه وجود داشت چون طبقات وجود داشت. بورژوازی نتوانست تحمل کند که عمر خود را صرف ایجاد تحرك در توسعه و تکامل تولید کند، اما هیچ گونه حقی نداشته باشد. پس از انقلاب فرانسه، بورژوازی و پر ولتاریا ـ آن ها که صاحب وسایل تولید بودند و آن ها که فقط نیروی کار خود را عرضه می کردند ـ و اقشار متوسط، پدیدار شدند.

برده داری در دوره تاریخی طولانی یی وجود داشت، تا همین گذشته نزدیك، برده داری به عنوان یك نهاد رسمی وجود داشت. برده داری در كوبا كی لغو شد؟ اگر اشتباه نكنم، در سال ۱۸۸۶.

بتو: در برزیل هم در همین دهه لغو شد.

کاسترو: در ایالات متحده، در قرن گذشته، در دههٔ ۱۸۶۰ و در نتیجه جنگ داخلی لغو شد. کشورهای دیگری وجود دارد که برده داری در آن بیش از این تاریخ طول کشید و جاهایی هم بود که مردم اگر نمی توانستند بدهی های خود را بپردازند، برده می شدند. مثلاً در رم و یونان وضع به این ترتیب بود. همه این چیزها اتفاق می افتاد.

نه مارکس و نه سایر مارکسیست ها، هیچ یك وجود طبقات و مبارزه طبقاتی را ابداع نکردند. آن ها صرفاً مطالعه و تجزیه و تحلیل کردند و وجود طبقات را به روشنی نشان دادند و این پدیده، و این واقعیت تاریخی را به طور عمیق بررسی کردند. آن ها قوانین حاکم بر این مبارزات و تکامل جامعه انسانی را کشف کردند. آن ها طبقات و مبارزه طبقاتی را کشف نکردند و این چیزها را نمی توان به مارکسیسم نسبت داد. اگر کسی مقصر باشد تاریخ است، چون این مسایل عمدتاً به تاریخ

مربوط می شود. حالا بپردازیم به نفرت طبقاتی. مارکسیسم ـ لنینیسم نه مسئول ایجاد نفرت و کینهٔ طبقاتی است و نه آن را تبلیغ می کند؛ فقط می گوید طبقات و مبارزات طبقاتی وجود دارد و مبارزه به ایجاد کینه و نفرت می انجامد.این نه مارکسیسم ـ لنینیسم، بلکه وجود طبقات و مبارزه طبقاتی است که موجب ایجاد نفرت می شود.

چه چیزی نفرت ایجاد می کند؟ استثمار انسان، ستم، به حاشیه راندن و محروم کردن و بی عدالتی اجتماعی. از نظر عینی، این است که نفرت ایجاد می کند، نه مارکسیسم. مارکسیسم گفته است «طبقات وجود دارد مبارزه طبقاتی وجود دارد، و این موجب ایجاد نفرت می شود». این جا مسألهٔ تبلیغ نفرت طبقاتی نیست؛ مسألهٔ تبیین یك واقعیت اجتماعی، و چیزی که در سراسر تاریخ روی داده است، مطرح است. این دعوت به نفرت و کینه کشی نیست؛ بلکه تبیین نفرتی است که وقتی مردم آگاه می شوند که استثمار می شوند، پدید می آید. من سرگذشت خودم را برای شما گفتم؛ و به شما گفتم که برای آنچه در حق من انجام شد و حتی گرسنگی هایی که به عنوان یك کودك تحمل کردم، از آن ها نفرت ندارم. حتی از آن خوشحال هم هستم، چون به من درس هایی آموخت و مرا برای زندگی آماده کرد. من واقعاً از آن ها متنفر نیستم.

مثلًا اگر ایدئولوژی انقلابی در کوبا ـ ایدئولوژی انقلاب ما را ـ بررسی کنید، خواهید دید که حتی یك کلمه هم از نفرت گفته نشده است. به علاوه ما یك متفکر برجسته و واقعاً عالیقدر داشتیم، منظورم مارتی است.در کتابش تحت عنوان زندان سیاسی در کوبا، که مطلبی است که در سن ۱۷ سالگی نوشته شده و در آن از مرارتهایی می گوید که تحمل کرده است، و در ادعاهایی که علیه جمهوری اسپانیا مطرح می کند، مارتی جملات حیرت انگیزی دارد. جمهوری یی که مارتی از آن سخن می گوید، جمهوری یی است که در اسپانیا ایجاد شد و حقوقی را برای اسپانیایی ها به رسمیت می شناخت، اما آن را از کوبایی ها دریغ می کرد، آزادی و دموکراسی را در اسپانیا ضروری می دانست، اما کوبا را از آن محروم می کرد. به هرحال، مارتی جملاتی دارد از این قبیل: «نه ضربات شلاق، نه توهین ها و نه صدای به هم خوردن زنجیرهایم، هیچ یك به من نیاموخته است که متنفر باشم».یا «بگذار

شما را حقیر بشمارم، چون نمی توانم از هیچ کس نفرت داشته باشم» مارتی در سراسر زندگی اش، مبارزه برای استقلال و آزادی را تبلیغ کرد، اما تبلیغ نفرت از اسپانیایی ها را نکرد. تجربهٔ مارتی نشان می دهد که می شود بدون تبلیغ برای ایجاد تنفر نسبت به کسانی که او والدین اسپانیایی خود می نامید، روحیهٔ مبارزه و مبارزه برای استقلال را تبلیغ کرد. به شما اطمینان می دهم که ایده های مارتی در انقلاب ما همه جا حاضر است. ما که انقلابی، سوسیالیست و مارکسیست ـ لنینیست هستیم، نفرت را به عنوان یك فلسفه، (فلسفهٔ نفرت) تبلیغ نمی كنیم، این بدان معنی نیست كه ما با نظام ستمگر احساس برادری می کنیم یا اینکه با نهایت شدت ممکن علیه آن نجنگیده ایم، اما فکر می کنم ما یك ملاك برتر داریم و آن این است که ما با امپرياليسم جنگيديم؛ ما از همه اقدامات تجاوز كارانه و شرارت هاي امپرياليسم رنج برده ایم، اما وقتی یك شهروند ایالات متحده از این كشور بازدید می كند همه با او با احترام برخورد می کنند، همه رعایت حال او را می کنند، چون ما از شهر وندان ایالات متحده نفرت نداریم. آنچه ما از آن نفرت داریم و آن را مردود می دانیم، نظام است. تعبیر من این است ـ و فكر مي كنم ساير انقلابيون ماركسيست هم اين طور فكر مى كنند \_ كه مسأله، مسأله نفرت از افراد نيست، بلكه نفرت از يك نظام ظالم استثمارگر است؛ نفرت از مردم نیست. مارتی از نظام اسپانیایی نفرت داشت.او مردم را تشویق کرد علیه نظام استعماری اسپانیا بجنگند و بسیاری از کوباییها هم جنگیدند و شجاعانه و بدون ترس در میدان نبرد مردند. اما او از نفرت نسبت به اسپانیایی ها، سخن نگفت: آنچه ما تبلیغ می کنیم، طرد و نفی و نفرت از نظام است \_ نفرت از بی عدالتی ـ ما در میان مردم، تبلیغ نفرت نمی کنیم، چون در تحلیل نهایی، انسان ها قربانیان نظام هستند، اگر باید با نظام بجنگیم، همین کار را خواهیم کرد. اگر مجبور باشیم با افرادی بجنگیم که نمایندهٔ نظامی هستند که ما از آن نفرت داریم، چنین خواهیم کرد.

من فکر نمی کنم این با تعالیم مسیحی هم تضادی داشته باشد، چون اگر کسی بگوید «من از جنایت نفرت دارم» یا «از بی عدالتی، سوء استفاده و استثمار بیزارم» فکر نمی کنم این علیه تعالیم مسیحی باشد. فکر نمی کنم تقبیح جنایت، بی عدالتی، بهره کشی، سوءاستفاده و نابرابری در میان انسان ها و مبارزه با آن، خلاف تعالیم

مسیحی باشد یا با مذهب تضادی داشته باشد. مبارزه برای احقاق حق هم خلاف مذهب نیست مطابق منطقی که من از مذهب می شناسم، دفاع از یك آرمان عادلانه، مغایرتی با مذهب ندارد، علاوه بر این ها، چند روز قبل ما راجع به تاریخ انجیل صحبت می کردیم و به من گفته شد که حتی در بهشت و در میان فرشتگان نیز مبارزه وجود دارد، و اگر در بهشت مبارزه وجود دارد، چرا نباید درك کنیم که ممکن است در زمین هم مبارزاتی وجود داشته باشد.

بتو: مسیح اتهامات شدیدی علیه یهودیان متعصب و منافق وارد کرد و هیر ود را روباه خواند. از این فراتر، مسیح به ما می گوید که باید دشمنانمان را دوست داشته باشیم ـ و بزرگترین ابراز علاقه به یك ستمگر، آن است که او را از اعمال ستم به دیگران باز داریم.

كاسترو: همان طور كه احتمالاً مي دانيد، به هيچ وجه با تفسير خاص شما از مسأله مخالف نيستم. به من اين طور آموخته شد كه بين خوب و بد، يك مبارزه دائمي جریان دارد و بد باید تنبیه شود. خوب، قصد ندارم بگویم که من چنین اعتقادی را قبول دارم. به من آموخته شد که کسانی که مرتکب جرم و جنایت می شوند و مسئول بی عدالتی هستند، یعنی نیروهای بد و سایر چیزهایی که ما با آنها می جنگیم، در جهنم مجازات خواهند شد. آیا می توان این را تظاهری از نفرت دانست؟ به شما می گویم که چطور فکر می کنم.من هیچ گاه احساس نفرت شخصی از افراد نداشته ام. این به آن معنی نیست که دشمنانم را دوست دارم؛ نه، ندارم. من هنوز به آن جا نرسیده ام. اما من می فهمم که آن ها دشمن هستند و می فهمم که این تا چه حد ناشی از تاریخ، قوانین تاریخ و پایگاه اجتماعی افراد است. می فهمم که چگونه عوامل متعدد، تبدیل شدن آنان به دشمن را پیشاپیش تعیین کرده است. حتی شاید تبیین های ژنتیك و زیست شناختی هم وجود داشته باشد. بعضی افراد بیمار متولد می شوند، یا نارسایی های ارثی دارند. این هم یك واقعیت است. من معتقدم كه بسیاری از جانیان بیماران روانی هستند. هیتلر حتماً بیمار بوده است؛ نمی توانم تصور کنم که او آدم سالمی بوده است، تصور می کنم همهٔ آن کسانی که میلیون ها انسان را به کوره های آدم سوزی ریختند، بیمار روانی بودند، بله، من از فاشیسم متنفرم. از نازیسم متنفرم. از آن روش های منفور، متنفرم. حتی این را هم می گویم که مجازات مسئولین این جنایت، کار صحیحی بود. آن ها باید مجازات می شدند. آن ها باید زندانی می شدند یا در مقابل جوخه های آتش قرار می گرفتند، چون صدمات وحشتناکی به نوع بشر وارد کردند. اما این را هم گفته ام که وقتی ما کسی را که دستش به خون آلوده است مجازات می کنیم، یا حتی وقتی که یك فرد ضدانقلابی، یك خائن به انقلاب را مجازات می کنیم، این کار را به خاطر انتقام کشی انجام نمی دهیم. این را بارها گفته ام. انتقام معنی ندارد. از چه کسی انتقام می گیرند؟ از تاریخ؟ از جامعه ای که آن هیولاها را پرورش داد؟ یا از بیماری یی که باید آن افراد را به ارتکاب آن اعمال وحشتناك، برانگیخته باشد؟ از چه انتقام می گیریم؟

پس ما از هیچ کس انتقام نگرفته ایم. من در خلال این سال ها، خیلی مبارزه کرده ام و جنگیده ام، اما نمی توانم بگویم که نسبت به افراد حس نفرت و انتقام داشته ام. ما می دانیم که فرد محصول مجموعه ای از وضعیت ها و اوضاع و احوال است و بخش بزرگی از رفتارش از پیش تعیین شده است.

به یاد دارم که وقتی در دبیرستان بودم، مبانی فلسفه به ما درس می دادند و یکی از چیزهایی که راجع به آن بحث می کردیم این بود که آیا رفتار فرد از پیش تعیین شده است یا اینکه او کاملاً از نتیجهٔ اعمال خود و مضرات آن آگاه است ـ و در نتیجه اینکه آیا کاملاً مسئول اعمال خویش است یا نه. راجع به مسئولیت فردی خیلی بحث می کردیم. فکر می کنم در آن روزها، معلمها در مدرسه یسوعی طرفدار این نظریه بودند که هیچ چیز در فرد از پیش تعیین شده نیست و او مسئول کلیهٔ بودند که هیچ چیز در فرد از پیش تعیین شده نیست و او مسئول کلیهٔ عامل مهم وجود دارد که رفتار افراد را از پیش تعیین می کند، اما عوامل مسئولیت و گناه هم در انسان ها وجود دارد \_ بجز موارد مربوط به بیماری های روانی، چون بعضی از افراد که از نظر روانی بیمار هستند، مرتکب قتل می شوند. مشکل بتوان این افراد را مسئول اعمالشان دانست. به بعضی افراد عقایدی آموخته می شود که آن ها را وامی دارد که به نحو خاصی رفتار کنند و برخورد آن ها تا حدودی از پیش تعیین شده است. برای ما \_ یا لااقل برای من \_ در موارد انجام فعالیت های ضدانقلابی و ارتجاعی توسط افراد دارای عقل سلیم یا کسانی که ما گمان می کنیم عقل سلیم دارند، و زمانی که مجازات یك خرابکار، یك خائن یا یك قاتل ضرورت پیدا کرده دارند، و زمانی که مجازات یك خرابکار، یك خائن یا یك قاتل ضرورت پیدا کرده

است، ما این کار را با احساس نفرت و انتقام انجام نداده ایم.

بلکه این کاررا به خاطر ضرورت دفاع از جامعه، و تضمین بقای انقلاب و همهٔ فواید و رفاه و عدالتی که برای مردم به ارمغان آورده است، انجام داده ایم. این نظر من در مورد این مسأله است.

پس اگر به این مفاهیم مراجعه کنید؛ اگر مثلاً به اندیشه ها و تعالیم و سرگذشت مارتی - که رزمنده ای بزرگ، برجسته و شریف بود - مراجعه کنید، خواهید دید که او هیچ وقت از نفرت صحبت نکرده است. او هیچ وقت نگفت «بیایید از اسپانیایی ها که بر ما ستم می کنند، متنفر باشیم» او به جای چنین چیزی، همیشه می گفت: «بیایید با تمام توان با اسپانیایی ها بجنگیم، اما بیایید از آن ها نفرت نداشته باشیم. مبارزه ما علیه اسپانیایی ها نیست، بلکه علیه نظام [استعماری] است». این نکته ای است که در عمق تفکر سیاسی ما هست. به علاوه من اعتقاد دارم که مارکس از افراد متنفر نبود و لنین هم از افراد - حتی از تزار - نفرت نداشت. فکر می کنم که لنین از نظام امپراتوری تزاری، نظام بهره کشی توسط زمینداران و بورژوازی، بیزار بود. فکر می کنم انگلس هم از این نظام متنفر بود. آن ها نفرت از انسان ها را تبلیغ نمی کردند، بلکه نفرت از نظام را تبلیغ می کردند. ضوابط و اصول مبارزهٔ طبقاتی - و نیز «نفرت و کینهٔ طبقاتی» - به این معناست: نفرت از یك نظام طبقاتی، نه نفرت از افراد؛ و این دو با هم یکی نیست.

بتو: فرمانده، مردم در بعضی از جوامع مسیحی دستاوردهای اجتماعی و اقتصادی انقلاب کوبا و دستاوردهای آن در زمینه آموزش و پرورش و بهداشت را تقدیر می کنند، اما می گویند در کوبا دمکراسی وجود ندارد؛ دمکراسی ی شبیه آنچه در ایالات متحده و اروپای غربی وجود دارد و مردم می توانند با رأی خود در انتخابات، دولت را عوض کنند. در این مورد چه می گوئید؟

آیا در کوبا دمکراسی هست یا نیست؟

کاسترو: می توانیم مدت زیادی در این باره حرف بزنیم، و فکر می کنم که این مصاحبه تا همین جا هم خیلی طولانی شده است. نمی خواهم خیلی وقت شما را بگیرم یا حوصله کسانی را که این مصاحبهٔ ما را خواهند خواند، سر ببرم. فکر می کنم کل آن دمکراسی ادعایی، چیزی جز فریب نیست و منظورم فریب به معنای واقعی

این کلمه است. چندی قبل هم همین سئوال از من پرسیده شد.

بتو: چه کسی پرسید؟

کاسترو: کسی از ایالات متحده ـ نه، دو مصاحبه گر بودند. یك عضو کنگره و یك استاد دانشگاه که میخواست یك کتاب و چند مقاله منتشر کند. وی گفت که بعضی ها فکر می کنند من یك دیکتاتور بی رحم هستم. او چیزهای دیگری هم گفت.

فکرش را بکن! چه می توانستم بگویم؟ مجبور بودم به منطق متوسل شوم. شرح دادم که دیکتاتور چیست. گفتم در وهلهٔ اول «دیکتاتور کسی است که یك نفره تصمیم می گیرد و با احکامی که جنبهٔ قانون دارد حکم می راند» و گفتم «پس شما می توانید بگویید ریگان دیکتاتور است» هم چنین با احترام تمام، افزودم که «شما می توانید پاپ را هم متهم کنید که یك دیکتاتور است، چون او هم با صدور احکامی که جنبهٔ قانون دارند، حکم می راند، او در مورد تعیین سفیران، کاردینال ها و اسقف ها تصمیم می گیرد. این ها همه تصمیمات یك جانبهٔ پاپ است، اما هیچ کس نگفته است که پاپ دیکتاتور است» من انتقاداتی را راجع به نظام داخلی، رویه ها و کار کرد داخلی کلیسا شنیده ام، اما از هیچ کس نشنیده ام که بگوید پاپ دیکتاتور است.

راجع به وضع کوبا توضیح دادم. گفتم که من وزیران، سفرا یا هیچ کس دیگر را تعیین نمی کنم؛ تصمیمات یك جانبه و فردی نمی گیرم؛ و حتی با صدور احکام لازم الاجرا هم حکومت نمی کنم. توضیح دادم که ما یك رهبری جمعی داریم ـ راجع به این مسأله با شما صحبت کرده ام. ما همیشه، از همان آغاز کار و از زمانی که جنبش خود را بنیان گذاشتیم، راجع به مسایل اساسی، بحث جمعی کرده ایم. بعد گفتم «آنچه من دارم، حق صحبت کردن و ارائهٔ نظرات و استدلالهایم در کمیتهٔ مرکزی و دفتر سیاسی حزب، کمیتهٔ اجرائی شورای وزیران و مجمع ملی، است. و من واقعاً طالب حقوق دیگری نیستم». انکار نکردم که اقتدار و حیثیت دارم؛ همان طور که بسیاری از رفقای دیگر هم در میان مردم و در حزب، اقتدار و حیثیت دارند و دیدگاه هایشان در کشور ما اهمیت زیادی دارد. سایر مردم به حرف آن ها گوش می دهند و من اولین کسی هستم که این کار را می کنم. من دوست دارم به حرف سایرین گوش دهم و نظرات آن ها را مورد توجه قرار دهم.

پس از توضیح همهٔ این مطالب، گفتم «خوب حال ببینیم بی رحمی چیست؟» به

آنها گفتم انسانهایی که زندگی خود را وقف مبارزه علیه بی عدالتی، جنایت، سوءاستفاده، نابرابری، گرسنگی و فقر کرده اند؛ کسانی که عمر خود را صرف مبارزه برای حفظ جان کودکان و بیماران، پیدا کردن کار برای همهٔ کارگران و فراهم کردن غذا برای همهٔ خانواده ها کرده اند؛ انسان هایی که زندگی خود را وقف تحقق این اهداف می کنند، نمی توانند بی رحم باشند.

از آنها پرسیدم «آنچه بی رحم است، چیست؟ نظام سرمایه داری که مسئول این همه فقر و مصیبت است؛ خودخواهی و بهره کشی سرمایه داری». امپریالیسم بی رحم است که موجب مرگ میلیون ها انسان شده است. در جنگ جهانی اول چند نفر مردند؟ ۱۸، ۱۴ یا ۲۰ میلیون نفر. در جنگ جهانی دوم، چقدر کشته شدند؟ بیش از ۵۰ میلیون نفر. و چه کسی موجب آن مرگها و آن فجایع شد؟ علاوه بر مرده ها، مجروحین، نابینا شده ها، چلاق شده ها و قربانیان بی شمار دیگر را هم باید به حساب آورد. چند نفریتیم شدند؟ چقدر اموال نابود شد و چقدر نیروی کار انسانی از صحنه روزگار محو شد؟

برای این همه چه کسی را باید سرزنش کرد؟ نظام امپریالیستی را؛ نظام سرمایه داری و مبارزه برای به دست آوردن بازارها و مستعمرات در جنگهای جهانی اول و دوم، را. این ها مسبب مرگ دهها میلیون انسان بودند.

پس چه کسی بی رحم است؟ کسانی که برای صلح مبارزه می کنند؟ کسانی که برای پایان دادن به این همه فلاکت، فقر و بهره کشی مبارزه می کنند؟ کسانی که علیه این نظام مبارزه می کنند؟ یا اینکه این نظام و کسانی که آن را سرپا نگاه داشته اند و از آن حمایت می کنند؟

کدام یك بی رحم هستند؟ نظامیان ایالات متحده، میلیون ها نفر را در ویتنام کشتند و همان طور که قبلاً هم گفتم، بیش از همه بمبهایی که در جنگ جهانی دوم به کار گرفته شد، بر سر این کشور کوچك که برای استقلال خود می جنگید، بمب فرو ریختند. آیا این بی رحمانه نیست؟ آیا می توان این نظام را دمکراتیك خواند؟

این را هم گفتم که ریگان انتخاباتی را برد که فقط نیمی از مردم آمریکا در آن رأی دادند. او در آن دمکراسی ادعایی، با آرای ۳۰ درصد از رأی دهندگان انتخاب شد. و ریگان قدرتی دارد که حتی امپراتوران رم نداشتند چون یك امپراتوری رمی، دیوانه ای مثل نرون، حداکثر می توانست رم را به آتش بکشد. نمی دانم که سوتونیوس حقیقت را گفته و این یك واقعیت تاریخی است یا افسانه ای است که تاریخ نویسان ساخته اند که نرون رم را آتش زد، و بعد به نواختن چنگ پرداخت. اما به نظر می رسد که همهٔ امپراتوران به دیدن آن بازی هایی می رفتند که در سیرك ها انجام می شد، و به روایت همهٔ تاریخ نویسان، در آن گلادیا تورها را به جان هم می انداختند تا یکدیگر را بکشند. یا مسیحیان را خوراك شیرها می کردند. این امپراتورهای جدید، بیش از امپراتوران گذشته قدرت دارند. ریگان می تواند یك جهنم اتمی بر پا کند که بسیار بدتر از آن چیزی باشد که رم در زمان نرون شاهد آن حدد.

يك جهنم هستهاى همه را به خاكستر تبديل مي كند؛ كاتوليكها، بوداييها، مسلمانها و هندوها؛ پیروان کنفوسیوس، دنگ شیائویینگ و مائوتسه تونگ، درچین، مسیحیان، پروتستانها و کاتولیكها، ثروتمندان و فقرا، میلیونرها و گداها، پیران و جوانان، کودکان و سالخوردگان، مرد و زن، کشاور زان و زمینداران، کارگران و صاحبان صنایع، سرمایه داران، و پرولترها، روشنفکران و متخصصان. همهٔ جهان می تواند در یك جهنم هسته ای نابود شود و البته فكر نمی كنم ریگان فرصت آن را پیدا کند که در حالی که جهان در دود و آتش می سو زد چنگ بنوازد، چون دانشمندان قبلًا مشخص كرده اند كه در عرض چند دقيقه يا چند ساعت و يا چند روز و حداكثر چند ماه، کل حیات روی زمین از بین خواهد رفت ـ احتمالاً به استثنای بعضی از حشرات که بهتر می توانند در مقابل تشعشعات اتمی مقاومت کنند. می گویند مقاومت سوسکها خیلی زیاد است. بنابراین ریگان می تواند این جهان را به دنیای سوسكها تبديل كند. او يك كيف دستي دارد كه كدهاي رمز هسته اي در آن نگهداري می شود، و گفته می شود که اگر او یك فرمان رمزی مطابق آن کدها صادر کند، جنگ هسته ای شروع خواهد شد. پس امپراتورهای زمان ما از امپراتوران گذشته قدرت بسیار بیشتری دارند. و این چیزی است که آن را دمکراسی می نامند و نظام بى رحمى هم تلقى نمى شود. همه آن كشورهايى كه شما ذكر كرديد ـ انگلستان، آلمان غربی، ایتالیا، اسپانیا و کشورهای دیگر ـ که تا این حد دمکراسی را مي ستايند، عضو ناتوهم هستند. و در آن انديشه باورنكردني با آمريكا شريك اند. اما

دمكراسي هم ناميده مي شوند.

مشخصهٔ این دمکراسی، وجود بیکاری است. اسپانیا ۳ میلیون بی کار دارد؛ فرانسه ۳ میلیون، انگلیس ۳ میلیون و آلمان غربی ۲/۵ میلیون نفر بیکار دارند. در تمام آن کشورها بیکاری هست.

اما نمیخواهم وارد جزئیات شوم. قبول دارم که پیشرفتهایی حاصل شده و اروپا امروز آن چیزی نیست که در طول سده های میانه بود. اروپا دیگر اروپای تسخیرکنندهٔ کشورهای دیگر نیست؛ اروپایی نیست که مخالفان مذهبی را در آن زنده زنده می سوزاندند؛ اروپا دیگر اروپای عصر استعمار نیست. و البته اروپای عصر استعمار نو البته اروپای عصر استعمار نو است؛ اروپای نظام امپریالیستی است. اما می پذیرم که پیشرفتهایی حاصل شده است. البته نمی دانم از چه چیزی این قدر مفتخر هستند؟ آیا به پیشرفتهایی مباهات می کنند که چندین سال قبل حاصل شد؟ یعنی زمانی که از شر فاشیسم و کشتارهای دو جنگ جهانی، که خود به راه انداختند، خلاص شدند؟ آنچه هنوز ندیده ام این است که اروپائیان به نقد برده داری، استثمار و اقدامات وحشیانه ای بپردازند که برای قرنهای طولانی به جهان تحمیل کردند. برعکس، می بینم که هنوز هم جهان را به شدت استثمار می کنند، چون این جهان برعکس، می بینم که هنوز هم جهان را به شدت استثمار می کنند، چون این جهان کارها را از طلایی تأمین کردند که از مستعمرات قدیمی غارت می شد و این علاوه بر خون و عرق مردان و زنانی بود که برای ایجاد جامعهٔ سرمایه داری ریخته شد؛ نظامی خون و عرق مردان و زنانی بود که برای ایجاد جامعهٔ سرمایه داری ریخته شد؛ نظامی که به قول مارکس، وقتی به دنیا آمد از همه جای آن خون می چکید.

نمی فهمم به چه چیز این قدر مباهات می کنند، یا چطور می توانند خود را از ما بردگان سابق، استعمار شده های سابق و استثمار شدگان گذشته ـ آزادتر قلمداد کنند. ما، بازماندگان خلق هایی که آن ها تقریباً نابودشان کردند؛ ما که در سرزمین هایی زندگی می کنیم که کمپانی های بزرگ آمریکا و سایر کشورهای امپریالیستی آن را به زور تصرف کردند و مواد معدنی و منابع دیگر آن را با خود بردند. کسانی مثل ما، در کوبا، که علیه این وضع سخت جنگیدیم و خود را رهاندیم؛ ما که حالا صاحب ثروت و ثمرات کار خود هستیم؛ ما که نه تنها از آنچه داریم استفاده می کنیم، بلکه حاضریم آن را با کشورهای دیگر سهیم شویم؛ ما که دیگر بردگان،

استعمار شدگان، بی سوادان، بیماران و گدایان سابق نیستیم؛ ما که با یك انقلاب اجتماعی اصیل، همهٔ مردم ـ کارگران، کشاورزان، کارگران یدی و فکری، دانشجویان، پیر و جوان و زن و مرد ـ را متحد کرده ایم، آری ما، همیشه از حمایت اکثریت عظیم مردم کشورمان برخوردار بوده ایم، چون زندگی خود را وقف خدمت به منافع مردم کرده ایم.

نمی توان گفت این حکومتهای غربی، که این قدر مورد ستایش قرار می گیرند، عموماً مورد حمایت اکثریت مردم خود هستند. در بعضی مواقع تا چند روز پس از انتخابات آراء اکثریت مردم را در اختیار دارند، اما در بقیهٔ اوقات، این حکومتها با رأی اقلیت به قدرت می رسند.

بگذارید مثلاً به پیروزی ریگان نگاه کنیم. اولین دوری که او انتخاب شد، فقط ۵۰ درصد از رأی دهندگان، آراء خود را به صندوق ها ریختند. سه نفر کاندید بودند، و ریگان با کمتر از ۳۰ درصد کل آراء رأی دهندگان آمریکایی، در انتخابات پیروز شد. نیمی از مردم اصلاً رأی ندادند. آن ها اعتقادی به این کار ندارند. نیمی از صاحبان رأی در آمریکا، رأی ندادند. ممکن است ریگان در انتخابات دومین دورهٔ ریاست جمهوری اش، چند رأی بیشتر آورده باشد، اما خیلی بیش از ۳۰ درصد از حائزان حق رأی در آمریکا، از او حمایت نکردند.

سایرین اکثریت پنجاه به علاوه یك درصد آراء را به دست می آورند که تا کل تعداد رأی دهندگان فاصلهٔ زیادی دارد، و معمولاً قاعده این است که همین حمایت اکثریت هم چند ماه، یا حداکثر یك یا دو سال بیشتر دوام پیدا نمی کند. حمایت مردم بلافاصله شروع به کم شدن می کند. مهم نیست فرد موردنظر، نخست وزیر بریتانیا، رئیس جمهوری فرانسه، نخست وزیر ایتالیا، صدراعظم آلمان غربی، نخست وزیر اسپانیا یا رئیس دولت سایر کشورهای غربی باشد، در همه این موارد، با گذشت چند ماه از عمر حکومت، فقط اقلیتی از مردم از آن ها حمایت می کنند. و این ها الگوهایی است که همیشه به آن ها اشاره می شود.

هر چهار سال، یك انتخابات! مردمی كه چهار سال قبل ریگان را انتخاب كردند، هیچ نقش دیگری در سیاستهای ایالات متحده ندارند، چون ریگان می تواند بودجه نظامی را تدوین كند، برنامهٔ تسلیحاتی جنگ ستارگان را سرهم كند، هر نوع موشك یا سلاح دیگر را تولید كند، انواع مشكلات ایجاد كند، به كشورهای دیگر تجاوز كند یا در امور داخلی آن ها دخالت كند و بدون اینكه مجبور به مشورت با كسی باشد تفنگداران دریایی را به هر جای جهان كه بخواهد، بفرستد. او می تواند با یك تصمیم فردی و بدون مشورت با مردمی كه به او رأی داده اند، یك جنگ جهانی راه بیاندازد.

اما در این کشور، هیچگاه راجع به موضوعات دارای اهمیت اساسی، تصمیمات فردی گرفته نمی شود. ما یك رهبری جمعی داریم که راجع به همهٔ این موضوعات بعث می کند و مسایل را تجزیه و تحلیل می کند. در انتخاباتی که ما برگزار می کنیم، بیش از ۹۵ درصد افراد صاحب حق رأی شرکت می کنند. نامزدهایی که در سطح محلات در انتخابات شرکت می کنند تا به نمایندگی مناطق انتخاب شوند به وسیلهٔ همسایگان و هم محلی های خود نامزد می شوند. در شهرهای بزرگ هر ۱۵۰۰ نفر شهر وند و در مناطق روستایی یا نواحی انتخاباتی خاص، هر بزرگ هر ۱۵۰۰ نفر شهر وند و در مناطق روستایی یا نواحی انتخاباتی خاص، هر عدود ۱۸۰۰ شهر وند یا کمتر و بسته به ناحیهٔ انتخاباتی و یک نماینده انتخاب می کنند. در حدود دارد، و بنابراین هر ۹۱۰ شهر وند، عدود نامزد نمی کند، بلکه مستقیماً در مجامع محلی تعیین می شوند. در هر منطقه انتخاباتی از ۲ تا ۸ نامزد می توانند به مجامع محلی تعیین می شوند. در هر منطقه انتخاباتی از ۲ تا ۸ نامزد می توانند به رقابت بهردازند.

اگر هیچ یك از نامزدها لااقل ۵۰ درصد بعلاوه یك رأی را نیاورد، برای دو نفری که در مرحله اول بیشترین تعداد آراء را به خود اختصاص دادند، انتخابات به مرحله دوم کشیده می شود. بعد این نماینده ها، کسانی را انتخاب می کنند که قدرت دولتی را در کوبا در اختیار دارند. آن ها اعضای مجامع شهری حکومت خلق را انتخاب می کنند. اعضای این انجمن ها، نیز به نوبه خود اعضای مجامع استانی حکومت خلق را انتخاب می کنند و این ها هم اعضای مجمع ملی را انتخاب می کنند. بیش از نیمی از اعضای مجمع ملی کشور ما، نمایندگانی هستند که توسط مردم نامزد شده و در پائین ترین سطوح محلی انتخاب شده اند. مثلاً من نماینده ای نیستم که در سطح محلی انتخاب شده باشد، من یکی از اعضای مجمع ملی هستم که نامزد شدم، و به وسیله نمایندگان یکی از مجامع شهری ـ سانتیاگو د کوبا، که ما مبارزهٔ انقلابی

خود را از آن شروع کردیم ـ انتخاب شده ام. نمایندگانی که در سطح محلی برگزیده می شوند، عملاً اجیر مردم هستند، چون مجبورند ساعات زیادی را به سخنی کار کنند بدون اینکه غیر از حقوقی که برای مشاغل عادی خود دریافت می کنند، چیزی بگیرند.

آنها باید هر شش ماه به موکلین خود گزارش دهند که در طول این مدت چه کارهایی انجام داده اند. مردمی که یك مقام رسمی را انتخاب کرده اند، می توانند او را هر موقع که لازم تشخیص دهند از کار برکنار کنند. همهٔ این ها دال بر برخورداری از حمایت اکثریت مردم است.

اگر انقلاب مورد حمایت اکثریت مردم نبود، حکومت انقلابی نمی توانست دوام یابد.

عملکرد کل سیستم انتخاباتی ما، مشروط به حمایت اکثریت مردم است و مفاهیم انقلابی ما هم بر این اساس مبتنی است که کسانی که مبارزه می کنند و برای مردم کار می کنند، کسانی که کارهای انقلاب را انجام می دهند، همیشه مورد حمایت اکثریت عظیم مردم خواهند بود، چون صرف نظر از اینکه چه گفته می شود، هیچ کس قدرشناس تر از مردم نیست؛ هیچ کس بیشتر از مردم قدر تلاش هایی را که انجام می گیرد، نمی داند. در بسیاری از کشورها، مردم به افراد زیادی رأی می دهند که شایستهٔ آن نیستند. اما وقتی انقلابی رخ می دهد که از مردم حمایت می کند، قدرتی که خود را با مردم می بیند \_ قدرتی که قدرت مردم است \_ آن وقت مردم همیشه از کوبایی واقعاً می تواند بگوید که «من دولت هستم»؛ چون اوست که مسئول است؛ کوبایی واقعاً می تواند بگوید که «من دولت هستم»؛ چون اوست که مسئول است؛ اوست که این طور باشد، صرف نظر از اشتباهاتی که ممکن است انقلابیون بکنند، تا زمانی که این اشتباهات را به سرعت تصحیح کنند و مردان و زنان صادقی باشند و تا زمانی که انقلاب، یك انقلاب واقعی باشد، محال است که مردم از انقلاب حمایت نکنند.

به این دلیل است که می گویم همهٔ این چیزهایی که گفته می شود، دروغ بزرگی بیش نیست، چون دمکراسی و آزادی بدون برابری و برادری نمی تواند وجود داشته

باشد. بقية حرفها، خيالات است؛ بقية چيزها متافيزيكي است؛ همان طور كه بسیاری از به اصطلاح حقوق دمکراتیك، چنین است. مثلاً وقتی از آزادی مطبوعات صحبت می کنید، در واقع راجع به آزادی تملك رسانه های جمعی حرف می زنید. یك مخالف واقعی نظام، اجازه نمی یابد در اکثر روزنامه های مشهور ایالات متحده ـ مثلًا نیویورك تایمز یا واشنگتن پست و غیره \_ مطلبی بنویسد. به دو حزبی نگاه كنید که به نوبت بر ایالات متحده حکومت می کنند؛ برای تصدی همهٔ مشاغل دولتی، نامزد معرفی می کنند و این مشاغل را به انحصار خود درمی آورند. شما یك کمونیست هم در میان آن ها نمی بینید. هیچ وقت نمی بینید که یك کمونیست در واشنگتن پست، نیویورك تایمز یا سایر روزنامه ها و مجلات مهم ایالات متحده، مطلب بنویسد. هیچ وقت صدای یك كمونیست را از رادیو نمی شنوید و او را در برنامه های سراسری تلویزیون هم نمی بینید. آن ها که واقعاً با نظام سرمایه داری مخالف باشند، هیچگاه نمی توانند نظرات خود را در رسانه های جمعی منعکس کنند. آن آزادی فقط برای کسانی است که با نظام سرمایه داری موافقت دارند. آن ها کسانی هستند که به افکار عمومی شکل می دهند؛ آن ها عقاید را می سازند؛ آن ها حتى اعتقادات سياسي و باورهاي مردم را مي سازند. با اين وصف، اين نظامها دمكراسي ناميده مي شود.

ما کمی صادق تر هستیم. در کوبا، مالکیت خصوصی رسانه های جمعی وجود ندارد. سازمان های دانشجویان، کارگران، کشاورزان، زنان و سایر سازمان های توده ای، حزب و دولت هر کدام نشریهٔ خود را دارند. ما با استفاده از روش های خودمان در زمینهٔ انتخاب افراد به مواضع قدرت و مهمتر از آن، به واسطهٔ انتقاد و انتقاد از خود همیشگی، رهبری جمعی و مشارکت دائمی و حمایت توده های مردم، دمکراسی را گسترش می دهیم. همان طور که قبلاً توضیح دادم، من در این جا هیچ سفیری را تعیین نمی کنم – اگر چه وقتی کسی پیشنهاد می شود، نظر خود را می دهم، من حتی یك کارمند دون رتبه دولت را هم منصوب نمی کنم، چون ما یك نظام ارتقا به مشاغل و مسئولیت های بالاتر داریم که اساس آن بر توانایی ها و لیاقت های افراد است. من کسی را منصوب نمی کنم، نه می خواهم و نه واقعاً نیاز دارم هیچگونه تصمیم فردی در مورد انتصاب حتی یك کارمند دون رتبه دولت بگیرم.

به عبارت دیگر، اعتقاد دارم و این را کاملاً با صراحت به شما می گویم و که نظام ما هزار بار دمکراتیك تر از نظام سرمایه داری و امپریالیستی کشورهای توسعه یافتهٔ سرمایه داری و از جمله کشورهای عضو ناتو است که جهان ما را غارت می کنند و بی رحمانه آن را استثمار می کنند. اعتقاد دارم که نظام ما واقعاً عادلانه تر و دمکراتیك تر است. اگر کسی را رنجانده ام، متأسفم، اما شما مرا مجبور کنید که صریحاً و صادقانه صحبت کنم.

بتو: این خیلی خوب است فرمانده؛ صراحت و صداقت از فضائل آئین مسیحی است.

کاسترو: عالی است. من صددرصد موافق آن هستم و این فضائل را کاملاً تأیید می کنم.

بتو: فرمانده یك سئوال دیگر هم دارم. آیا كوبا انقلاب خود را صادر می كند؟ كاسترو: قبلاً به دفعات راجع به این موضوع صحبت كرده ام، اما سعی می كنم آنچه را كه گفته ام، خلاصه كنم.

صدور شرایطی که به رشد انقلاب کمك می کند، غیرممکن است. چگونه می توان یك بدهی خارجی ۳۶۰ میلیارددلاری را صادر کرد؟ چطور می توان دلاری را که ارزش آن ۳۰ تا ۵۰ درصد افزایش یافته است، صادر کرد؟ چطور می توان بهرهٔ تمدید باز پرداخت وام را که به بیش از ۱۰ میلیارد دلار بالغ می شود، صادر کرد؟ چطور می توان اقدامات صندوق بین المللی پول را صادر کرد؟ چطور می توان سیاستهای سیاستهای حمایت از بازار داخلی را صادر کرد؟ چطور می توان سیاستهای فروش ارزان کالاهای مازاد بازار داخلی را صادر کرد؟ چطور می توان رابطهٔ نابر ابر مبادله را صادر کرد؟ چطور می توان رابطهٔ نابر ابر را صادر کرد؟ چطور می توان محرومیت و فقر موجود در کشورهای جهان سوم را صادر کرد؟ این ها عواملی است که موجب انقلاب می شود. آن ها را نمی شود صادر کرد لااقل یک کشور انقلابی نمی تواند این کار را بکند. من می گویم سیاستهای کرد ـ لااقل یک کشور انقلابی نمی تواند این کار را بکند. من می گویم سیاستهای ایالات متحده، ریگان و صندوق بین المللی پول و سیستم غیرعادلانهٔ روابط اقتصادی بین المللی، عوامل اساسی «اخلال» در آمریکای لاتین و سایر مناطق اقتصادی بین المللی، عوامل اساسی «اخلال» در آمریکای لاتین و سایر مناطق جهان سوم است. فکر می کنم سخن گفتن از صدور انقلاب، ساده انگارانه، سطحی و ایده آلیستی است. شما می توانید باورها، ملاكها و عقایدی را پدید آورید و آن را ورید و آن را

در سراسر جهان پخش کنید. همهٔ اندیشه هایی که در جهان وجود دارد، در یك جا پدید آمده است و سپس در مناطق دیگر پخش شده است.

شما راجع به دمکراسی ها صحبت کردید. مفهوم دمکراسی بورژوایی، با اصحاب دائرة المعارف فرانسوي در ارويا يديد آمد و بعد در بقيه نقاط جهان منتشر شد. این عقاید، عقاید آزتك ها یا اینكاها یا سیبونی های كوبا نبود. خود مسیحیت، مذهب آزتك ها، اینكاها یا سیبونی ها نبود و امروز مذهب بسیاری از مردم در این نیمکره است. حتی زبانی که ما صحبت می کنیم، زبان بومی این منطقه نیست، و باید بگویم که تأسف آور است که زبانهای غنی سرخپوستان تقریباً به طور کامل فراموش شده است. انصاف است که این را هم بگوییم. با این وصف، یکی از چیزهای خوب معدودی که استعمار به همراه آورده این است که ما زبانی داریم که از مكزيكوتا ياتاگونيا ما را قادر مي كند با يكديگر ارتباط برقرار كنيم و زبان يكديگر را بفهميم. ممكن است گهگاه برزيلي ها، كوبايي ها، آرژانتيني ها، ونزوئلايي ها، مکزیکی ها و سایر آمریکای لاتینی ها در حرف زدن با یکدیگر اندکی دچار اشکال شوند، اما به طور کلی ما زبان یکدیگر را کاملًا خوب می فهمیم. اما آیا منشاء زبان های اسپانیایی، پرتغالی و انگلیسی (که در جزایر دریای کارائیب صحبت مي شود) اينجا است؟ نه، اين زبان ها وارد شد. همين نكته در مورد همه انديشه هايي که در سراسر جهان منتشر شده است هم صادق است؛ اندیشه های فلسفی، سیاسی، مذهبي و ادبي. اين مسأله فقط در مورد انديشه ها هم مطرح نيست. حتى قهوه ازيك نیمکرهٔ دیگر به اینجا آمد، و کاکائو که محصول این نیمکره است ـ و نیز گوجه فرنگی، ذرت، و گیاه مضر توتون ـ در سراسر جهان پخش شده است. اسب، گاو و خوك كه گوشت آن بخش مهمی از رژیم غذایی ما را تشکیل می دهد، همه از قاره های دیگر به آمریکای لاتین آمده است.

می پذیرم که اندیشه ها رشد می کنند و پخش می شوند. این یك واقعیت تاریخی است که هیچ کس نمی تواند منکر آن شود. اما سخن گفتن از تبلیغ و انتشار اندیشه های خوش آب و رنگ خارجی، کودکانه و مسخره است. به شما هشدار می دهم که مرتجعین به شدت از اندیشه ها می ترسند. اگر این طور نبود، این همه تبلیغات ضدسوسیالیستی، ضدمارکسیستی و ضدکمونیستی انجام نمی شد.

اندیشه ها را می توان منتشر کرد، اما انقلاب را نمی توان صادر کرد. بحران ها موجب پیدایش اندیشه ها می شوند؛ اندیشه ها بحران ایجاد نمی کنند. صدور انقلاب محال است و صحه گذاشتن بر چنین چیزی، کودکانه و مسخره است. این کار، فقط نشانهٔ جهل است.

می توان با یك انقلاب، احساس نزدیكی و همبستگی داشت و از آن حمایت سیاسی و اخلاقی كرد. بعضی وقتها می توان كمكهای اقتصادی در اختیار گذاشت ـ همان طور كه كوبا پس از پیروزی انقلاب، چنین كمكهایی دریافت كرد اما آیا كسی به كوبا انقلاب صادر كرد؟ هرگز! هیچ كس حتی یك سنت برای ما نفرستاد تا انقلاب كنیم؛ هیچ كس برای اینكه انقلاب كنیم، یك قبضه اسلحه برای ما نفرستاد ـ البته به استثنای تعداد كمی تفنگ كه در مراحل نهایی و وقتی كه جنگ عملاً تمام شده بود، توسط یك دولت دمكراتیك كه تازه در آمریكای لاتین به قدرت رسیده بود، برای ما فرستاده شد. ما منحصراً با استفاده از امكانات خودمان جنگیدیم و این نشان می دهد كه انقلاب را فقط از درون می توان به پیش برد؛ انقلاب را نمی توان وارد كرد. می توانیم از رشد و انتشار اندیشه های انقلابی صحبت كنیم، اما ـ تكرار می كنم ـ این اندیشه ها، نتیجه آن بحران تولید نمی كند. بر عكس این اندیشه ها، نتیجه آن بحران ها است.

این چیزی است که قبلاً گفته ام و حال هم می گویم. وقتی می شنوم کسی درباره صدور از قلاب صحبت می کند، به ناچار می خندم.

بتو: فرمانده میل دارم راجع به پیشنهادتان در مورد مسألهٔ بدهیهای خارجی و نیز بخش اول این کتاب که به بحثهایتان با خوئلمیر بنینگ دربارهٔ این موضوع مربوط می شود، به اجمال توضیح دهید.

کاسترو: شما در خلال صحبتهای من با خونلمیر، حاضر بودید. ما زیاد صحبت کردیم و به تبادل نظر پرداختیم. همان طور که می دانید، از او دعوت کردم به این جا بیاید، چون به من گفته شده بود که خونلمیر یکی از برجسته ترین روزنامه نگاران و تحلیل گران اقتصادی در برزیل است. معمولاً دربارهٔ مسایل و روندهایی که به خوبی از آن مطلع نیستم، نظر نمی دهم. در این مورد خیلی دقت می کنم. حتی وقتی ارقام را نقل می کنم، همیشه از محتاطانه ترین بر آوردها استفاده

می کنم. وقتی چندین رقم وجود داشته باشد، معمولاً از محافظه کارانه ترین و مطمئن ترین رقم ها ثابت می کند که با یك فاجعهٔ باورنکردنی روبرو هستیم.

خوتلمیر توانست بیاید ـ فكر نمى كنم پس از گشایش جو دمكراتیك، در این كار با مشكلي مواجه بود ـ و من با او ملاقات كردم. ما راجع به اين مسايل تبادل نظر کردیم. من برای برزیل اهمیت زیادی قائلم، چون این کشور به علت ارقام بالای تولید، منابع طبیعی، توسعه اقتصادی و برخی ملاحظات دیگر، در این نیمکره وزنهٔ بسیار قابل توجهی است. همان طور که در مصاحبه های دیگر هم گفته ام، خیلی از وضع برزيل مطلع نبودم. از دور، به اين نكته توجه داشتم كه نظاميان برزيلي، همان رویه های نظامیان شیلی، آرژانتین و اروگوئه را دنبال نکرده اند. نظامیان کشورهای مذکور در واقع دست و پای کشورهای خود را بسته بودند؛ آن ها تعرفه های گمرکی را برداشتند، دیدگاه های مکتب شیکاگو را پیاده کردند و علاوه بر بالا آوردن یك بدهی عظیم، واقعاً کشور خود را ویران کردند. توجه داشتم که نظامیان برزیلی، برعکس، کوشیده بودند از صنایع کشور خود در مقابل رقابت خارجی حفاظت کنند؛ کاری که آنها کردند این بود که درهای کشور خود را بر روی سرمایه گذاری های خارجی کاملا باز کردند. و این دقیقاً همان چیزی نیست که در آن کشورهای دیگر اتفاق افتاد. خوئلمیر به شرح بعضی از اندیشه ها پرداخت که در فرآیند توسعه برزیل به اجرا درآمد و منجر به بار آمدن بدهی شد. در دورهٔ معینی، سرمایه گذاری های بزرگ در زمینه های مختلف، از قبیل انرژی، انجام می شد. بعضی از این سرمایه گذاری ها ـ فکر می کنم مطابق آنچه خوتلمیر به من گفت، ۷۰ درصد آن ـ از طریق شرکتهای تحت مالکیت دولت انجام شد، اما این پروژههای بزرگ تولید برق آبی (هیدروالکتریك)، پروژه های بزرگ تولید انرژی، بود که به ایجاد بدهی ها انجامید. او توضیح داد که عارضهٔ افزایش قیمت نفت ـ که خود ناشی از این اعتقاد بود که قیمت نفت ظرف ۱ تا ۱۰ سال به بشکه ای ۸۰ دلار خواهد رسید ــ بر این وضع تأثیر زیادی داشت. این امر منجر به طرح نظریه هایی توسط پنتاگون و برخی متخصصان آمریکایی شده بود که دولتهای نظامی برزیل آن را باور کردند.

در هر حال، او عواملی را شرح داد که در آغاز موجب آن سرمایه گذاری ها در آن

موارد شده بود. سرمایه گذاری هایی که به افزایش سریع بدهی انجامید. او گفت زمانی بود که به اندازهٔ ۳۰ درصد تولید ناخالص ملی سرمایه گذاری می شد در حدود ۲۰ درصد از تولید ناخالص داخلی و ۱۰ درصد بقیه هم به طور مساوی از محل وام های خارجی و افزایش حجم پول، تأمین شد. او مکانیسم هایی را که آن ها به کار گرفتند، توضیح داد. تورم و بقیه مسایل، به این ترتیب پدید آمد.

ما عوامل بین المللی را که بر این وضع تأثیر داشته اند بررسی کردیم؛ بخصوص کاهش قیمت صادرات کشورهای جهان سوم، رابطه مبادلهٔ نابرابر، اقدامات حمایت گرایانه و سیاست اعمال تبعیض در قیمتها. نه به عنوان یك کوبایی و یك برزیلی، بلکه به عنوان افراد متعلق به جهان سوم که میخواهند مشکلات خود را شناسایی کنند، وضع خود را ارزیابی کنند و برای این مشکلات، راه حلهای ممکن را پیدا کنند. ما آن مسایل را بررسی کردیم. خیلی جالب بود. همان طور که می دانید، من گروهی از رهبران اصلی دولت را فرا خواندم و خوئلمیر در واقع برای آن ها سخنرانی کرد و بعد راجع به آن موضوعات، به طور مفصل بحث کردیم.

این مسأله برای آمریکای لاتین، یك موضوع حیاتی است. معتقدم که با وضع غم انگیزی روبر و شده ایم. همان طور که قبلاً هم به شما گفتم این بحران از بحران دههٔ ۱۹۳۰ بدتر است. اگرچه وضع صادرات به شدت راکد بود، اما قیمت کالاهای صادراتی ما در سالهای دههٔ ۱۹۳۰ بالاتر بود؛ قدرت خرید کشور ما آن وقت بیشتر از حالا بود. آن وقت جمعیت ما، یك چهارم جمعیت فعلی بود؛ جمعیت چهار برابر شده است. ما شده است. علاوه بر این ها، مشکلات انباشته شدهٔ ما حالا چند برابر شده است. ما امروز با پدیدهٔ شهرهای عظیم روبر و شده ایم؛ شهرهایی مثل مکزیکوسیتی، با ۱۸ میلیون نفر جمعیت و مشکلات باورنکردنی. متخصصان مکزیکی محیط شناسی، میلیون نفر جمعیت و مشکلات باورنکردنی. متخصصان مکزیکی محیط شناسی، بیکار و نیم میلیون مجرم دارد و هر روز ۷۰۰ ـ ۶۰۰ نفر از مناطق روستایی به پایتخت سرازیر می شوند.

آنها، که میهن دوستان مکزیکی هستند، این مشکلات را مشخص می کنند. آن ها می گویند جنگلها ناپدید شده است و هوا هر روز بیشتر آلوده شده است در

هر ساعت ۵۰۰ تن ذرات شیمیایی از اگزوز اتومبیلها و اتوبوسها و دودکش کارخانهها، در هوا پخش می شود. آنها می گویند در ارتفاع ۲۲۰۰ متری، اکسیژن بسیار کمتری موجود است و در فاصله ۱۴ سال و نیم، پایتخت مکزیك ۳۴ میلیون نفر جمعیت خواهد داشت که اکسیژنی برای نفس کشیدن در دسترس شان نخواهد بود. همین چندی پیش بود که اعلام کردند که ۶ میلیون نفر از جمعیت ۱۸ میلیونی شهر، عمل تخلیه را در حیاط محل سکونت خود انجام می دهند. آنها حتی مقدار فضولات انسانی موجود در حیاط خانه ها در مکزیکوسیتی را تخمین زده اند بر طبق بررسی آنها، ۲۰ هزار تن ـ که هنگامی که باد در تابستان از سمت شمال و شمال شرق در شهر می وزد، چشم و مخاط دستگاه تنفسی مردم را تحریك می کند. خلاصه آن که مطالعات جامع و کاملی در این باره انجام داده اند. همین مشکل در جاهای دیگر هم پدیدار شده است: در سائو پائولو، ریودوژانیرو، بوگوتا و کاراکاس؛ در یك کلام، آن دردهای غیرقابل تحمل هم چنان به حیات خود ادامه داده و شدیدتر شده است.

در دههٔ ۱۹۳۰، این مشکل وجود نداشت. مهمتر از همه اینکه ما در دههٔ ۱۹۳۰، ۳۶۰ میلیارددلار بدهی نداشتیم.

قبلاً توضیح داده ام که در دورهٔ سیاست اتحاد برای پیشرفت، کندی از یک برنامه سرمایه گذاری ۲۰ میلیارددلاری صحبت می کرد که برای جلوگیری از طغیان های اجتماعی و انقلاب، باید در یک دورهٔ ۱۰ تا ۱۵ ساله انجام می شد. اما امر وزجمعیت ما دو برابر، و مشکلات اجتماعی ما سه یا چهار برابر آن موقع است، و هر ساله مبالغ عظیمی را بابت پرداخت اقساط بدهی می پردازیم. برای ۱۰ سال آینده، فقط بابت پرداخت بهرهٔ وام ها باید هر سال بیش از ۴۰ میلیارددلار بپردازیم؛ سالانه ۱۰ میلیارد دلار هم به واسطهٔ فرار سرمایه از دست می دهیم ـ یعنی در مجموع، سالانه ۵۰ میلیارددلار. و علاوه بر همهٔ این ها، هزینهٔ افزایش ارزش دلار را نیز می پردازیم. اثرات کاهش قیمت صادراتمان را نیز باید به این همه اضافه کنیم ـ یعنی این روند، این پدیده، یا این قانون موسوم به رابطهٔ تجاری نابرابر را که در سال ۱۹۸۴، ۲۰ میلیارددلار خسارت به ما تحمیل کرد. حساب و محاسبهٔ ریاضی نشان می دهد که این منطقه توسعه نیافتهٔ جهان با تقریباً ۴۰۰ میلیون نفر جمعیت و این همه مشکلات منطقه توسعه نیافتهٔ جهان با تقریباً ۴۰۰ میلیون نفر جمعیت و این همه مشکلات

تل انبار شده، سالانه ۷۰ میلیارددلار به کشورهای صنعتی ثروتمند می پردازد، در حالی که درآمد آن از سرمایه گذاری و اعتباراتی که دریافت می کند، در حدود ۱۰ میلیارددلار است. به این ترتیب، ضرر خالص ما معادل ۶۰ میلیارددلار در سال است.

این به هیچ وجه قابل دفاع نیست؛ نه از نظر سیاسی، نه از نظر مادی و نه از نظر اخلاقی. ما می گوئیم ـ و از نظر ریاضی هم نشان داده ایم ـ که بدهی ها غیرقابل پرداخت است؛ نمی توان آن را پرداخت؛ پرداخت آن مطلقاً غیرممکن است. ما می گوییم که از نظر سیاسی، اقتصادی و اخلاقی، پرداخت آن غیرممکن است. و به همین دلیل، من لغو کامل بدهی ها ـ اعم از اصل و فرع آن ـ را تبلیغ می کنم. من همچنین علل تاریخی مسألهٔ بدهی ها را تحلیل کرده ام و فکر می کنم عامل اخلاقی بسیار مهم است، چون هر آنچه در طول قرنها بر سر جهان سوم آمده، از نظر اخلاقی غیرقابل دفاع است. کشورهای ما غارت شده اند و همچنان غارت می شوند. صدها میلیون انسان بر اثر کار در معادن آمریکای لاتین، که هزینهٔ توسعه جهان صنعتی را تأمین کرده است، جان سپرده اند؛ همان جهانی که امروز هم ما را غارت می کند، و آنچه از ما دزدیده است بسیار بیش از بدهی امروز ما است.

در این جا یك جنبهٔ اخلاقی وجود دارد. اما اگر جنبهٔ اخلاقی قضیه را كنار بگذاریم و صرفاً جنبهٔ اقتصادی آن را مطالعه كنیم، خواهیم دید كه پرداخت بدهی ها، از نظر ریاضی غیرممكن است. از نظر سیاسی هم، این كار به همان اندازه غیرممكن است، زیرا به آن جا منجر می شود كه ارتش و پلیس را واداریم به طرف مردم شلیك كنند و آن ها را بكشند. هیچ كس نمی داند كه این بدهی ها، چه میزان خون ریزی برای ما به ارمغان خواهد آورد. من فكر می كنم كشتن مردم و ریختن خون آنان برای اینكه بدهی به استثمار كنندگان بزرگ امكانپذیر شود، از نظر اخلاقی غیرقابل دفاع است.

قرارداد این وام ها چگونه بسته شد؟ چه کسی از آن نفع برد؟ بخش بزرگی از آن دو باره به کشورهای صنعتی بازگردانده شد، یا در تولید تسلیحات سرمایه گذاری شد، یا به مصارف تجملی رسید، یا اختلاس شد، یا دزدیده شد. البته اذعان می کنم که بخشی از آن برای طرحهای زیر بنائی مصرف شد و در توسعه مورداستفاده قرا، گرفت. موضع من در این زمینه، این است.

بنابراین می گویم حالا زمان مبارزه است؛ نه فقط برای لغو بدهی ها، بلکه مبارزه برای حل مشکلاتی که منجر به اخذ وام شد و نیز از بین بردن نظام غیرعادلانه روابط اقتصادی بین المللی ـ رابطهٔ نابرابر مبادله، سیاست حمایت از بازار داخلی کشورهای غربی، اعمال تبعیض در مورد قیمت کالاها، بهرهٔ تمدید وام و سیاست های سوء استفاده جویانهٔ بولی. نظامی که همهٔ سیاستمداران، دولتمردان و اقتصاددانان آمریکای لاتین آن را به خوبی می شناسند. بنابراین حالا زمان پیاده کردن نظام اقتصادی نوین بین المللی است که سازمان ملل ۱۰ سال پیش آن را به اتفاق آراء تصویب کرد. این موضعی است که من از آن دفاع می کنم. محًاسبهٔ ریاضی نشان می دهد که این بدهی را نمی توان پرداخت کرد. من با افراد زیادی صحبت کرده ام و گفته ام که قابل پرداخت نیست. هیچ کس را ندیده ام که در این مورد مطمئن نباشد. چطور می توان به این مسأله برخورد کرد؟ بعضی ها فرمولی را پیشنهاد کرده اند که شامل یك وقفه در پرداخت ها، منجمله تعویق پرداخت بهرهٔ وامها است. نکته اصلی، زبان کم و بیش دیپلماتیك، تقریباً خوشایند و تقریباً مطبوعی که این طرح با آن بیان شده، نیست. من فکر می کنم اگر پرداخت اصل و فرع بدهیها، واقعاً برای یك دورهٔ ۱۰ ساله به تعویق انداخته شود، این كار معادل لغو بدهی ها خواهد بود؛ زیرا ارقام بدهی های انباشته شده تا آن موقع، نجومی تر از ارقام فعلی، و در نتیجه غیرقابل پرداخت تر خواهد بود. از اینرو، برای مشخص کردن شكل حل اين مسأله، هنوز بايد كار كرد. من نياز به وحدت را بازگو مي كنم. اين بسیار اهمیت دارد. ما دربارهٔ مبارزهٔ طبقاتی و مجموعهٔ متنوعی از مسایل صحبت کرده ایم. من ضرورت وحدت در این نبرد را، چه در داخل این کشورها و چه در روابط آن ها با یکدیگر، متذکر شده ام. البته این یك اصل کلی و عام است. باید دید که در هر مورد خاص، چطور می توان آن را پیاده کرد. البته فکر می کنم دستیابی به وحدت داخلی در شیلی غیرممکن است؛ پس شیلی را مستثنی می کنم. کشورهایی هست که مستثنی می شوند، چون دستیابی به وحدت داخلی در آنها غیرممکن است. اما فكر مي كنم در اين موارد، احزاب مخالف، نير وهاي مختلف اپوزيسيون، مى توانند براى دستيابى به هدف لغو \_ يعنى ابطال كامل \_ بدهى ها مبارزه كنند. فكر مي كنم حتى اگر بدهي ها هم لغو شود، رژيم پينوشه را نمي توان حفظ كرد.

این رژیم بیش از حد منزوی است؛ مردم بیش از حدی که قابل گذشت باشد از آن نفرت دارند؛ و سهم آن در ایجاد این مشکل [بدهی ها] زیادتر از آن است که بتوان آن را نجات داد. و در فرآیند دمکراتیکی که پس از پینوشه در شیلی برقرار خواهد شد، برای مردم آن کشور غیرممکن ـ مطلقاً غیرممکن ـ است که بدهی های عظیمی را که پینوشه به بار آورده است، بپردازند.

فرض من این است که وحدت داخلی، پیش شرط توانائی جنگیدن در این نبرد است؛ به نظر من، سئوال اساسی این است. این امر در مورد ایجاد وحدت در میان کشورهای آمریکای لاتین و وحدت در میان کشورهای جهان سوم هم صادق است، چون همه این کشورها از این مسأله آسیب دیده اند.

ما فرمولهائی برای دستیابی به وحدت پیشنهاد می کنیم؛ وحدت درونی برای کسب توانمندی لازم برای پایداری در این نبرد؛ وحدت در طرح مسائل اقتصادی به نحو صحیح؛ و وحدت در طرح فداکاریهای لازم برای توسعه هر کشور و ایجاد ثروت لازم برای حل مشکلات اجتماعی دیر پای کشورهایمان. ما پیشنهاد می کنیم کشورها برای دستیابی به توسعه ـ و نه توسعه نیافتگی ـ فداکاری کنند. فداکاری کنند؛ نه فداکاری مداکاریهایی که انجام سرمایه گذاری در داخل کشور را ممکن کند؛ نه فداکاری بین بی حاصل در پرداخت بدهیهای غیرقابل پرداخت. ما پیشنهاد می کنیم بین کشورهای آمریکای لاتین و سایر کشورهای جهان سوم وحدت ایجاد شود تا بتوانند برای لغو بدهیهای خارجی و پیاده کردن نظام اقتصادی نوین بین المللی که به تصویب سازمان ملل رسیده است، مبارزه کنند. بدون تحقق چنین نظامی، لغو بدهیها، مشکلات را تا حدی تخفیف می دهد، اما علت اساسی مسأله را همچنان دست نخورده باقی خواهد گذاشت.

قصد ندارم همهٔ این مسائل را به طور مفصل شرح دهم. شما باید به مطالبی که قبلاً منتشر شده است رجوع کنید. اساساً آنچه ما پیشنهاد می کنیم، وحدت درونی، و وحدت در میان کشورهای آمریکای لاتین برای مقابله با این مشکل و تحقق لغو کامل بدهی ها است، یا هر راه حلی که به معنی لغو بدهی ها باشد. و نیز مبارزه برای پیاده کردن نظام اقتصادی نوین بین المللی و ایجاد شرایط لازم برای توسعه کشورهای ما است. پیشنهاد ما به این معنی نیست که بانکهای اعطاکنندهٔ اعتبار یا نظام مالی

بین المللی، ورشکسته شود. یك جنبه اساسی تز پیشنهادی ما این است که دولتهای ثر و تمند و قدر تمند و ام دهنده مسئولیت پرداخت بدهی به بانكهای کشور خود را برعهده گیرند و ۱۲ درصد از مخارج نظامی خود \_ که اینك به بیش از ۱ تریلیون دلار بالغ می شود \_ را به این امر اختصاص دهند. فقط با صرف ۱۲ درصد از هزینه های نظامی برای این منظور، آن ها می توانند مسألهٔ بدهی ها را حل کنند. فکر می کنم اگر بتوانیم در این نبرد پیروز شویم \_ و باید این جنگ را ببریم؛ برای اینکه مسأله بقا مطرح است \_ و اگر بتوانیم نظام اقتصادی نوین بین المللی را برپا کنیم، در آن صورت ممکن است لازم شود که مخارج نظامی ۳۰ درصد کاهش یابد تا مسأله بدهی ها و بر قراری نظام اقتصادی نوین بین المللی حل گردد. حتی در آن صورت، دولت های ثر و تمند و قدر تمند، هنوز در حدود ۷۰۰ میلیارد دلار در اختیار خواهند داشت تا صرف تسلیحات کنند \_ که متأسفانه کافی است تا جمعیت روی کره زمین را چندین بار نابود کند. خوب، ما پیشنهاد می کنیم که مسایل اقتصادی به این تر تیب حل شود.

اما این به آن معنی نیست که مالیات دهندگان در کشورهای وام دهنده مجبور می شوند بیشتر بپردازند؛ این به آن معنی نیست که دارندگان حساب در بانكهای آن کشورها، پول خود را از دست خواهند داد. به علاوه، من فکر می کنم که این روش، کمك می کند که جهان از بحران اقتصادی خارج شود؛ چون اگر در نتیجه لغو بدهی های خارجی و برقراری یك نظام عادلانه روابط اقتصادی بین المللی، سالانه به اندازه ۳۰۰ میلیارددلار به قدرت خرید کشورهای جهان سوم اضافه شود، این امر امکانات اشتغال را در کشورهای صنعتی افزایش خواهد داد. مسأله فعلی کشورهای صنعتی، اساساً یك مسأله مالی نیست؛ مشکل اساسی آنها، بیکاری است. چنین فرمولی، تعداد مشاغل را افزایش خواهد داد. یعنی از تعداد بیکاران خواهد کاست، فرمولی، تعداد مشاغل را افزایش خواهد داد. یود صادراتی را بیشتر خواهد داد، سود طادرکنندگان را افزایش خواهد داد و سود صنایع صادراتی را بیشتر خواهد کرد. این راه حل، حتی به سود صنایعی که برای بازار داخلی تولید می کنند هم تمام خواهد شد، زیرا مشاغل بیشتری ایجاد می کند و سطح مصرف را بالا می برد. این امر حتی شد، زیرا مشاغل بیشتری ایجاد می کند و سطح مصرف را بالا می برد. این امر حتی سود حاصل از سرمایه گذاری های خارجی را هم افزایش خواهد داد. بانكها زیان سود حاصل از سرمایه گذاری های خارجی را هم افزایش خواهد داد. بانكها زیان سود حاصل از سرمایه گذاری های خارجی را هم افزایش خواهد داد. بانكها زیان

نخواهند دید و نظام مالی بین المللی هم ورشکسته نخواهد شد.

این مسأله را از هر نظر مطالعه كرده ام. تصور من این است و هیچ راه حل دیگری هم سراغ ندارم. اگر این راه حل را اجراء نکنیم، بحران اقتصادی، باز هم شدید خواهد شد؛ جهان صنعتی از بحران خارج نخواهد شد و انفجارهای اجتماعی غیرقابل کنترلی در آمریکای لاتین به وقوع خواهد پیوست که به این یا به آن شکل، سرشتی انقلابی خواهد داشت. یعنی طغیانهای اجتماعی به وقوع خواهد پیوست؛ فرآیندهای بازگشائی جو دمکراتیك در آرژانتین، اوروگوئه، برزیل و سایر کشورها یایان خواهد گرفت؛ این تکانهای شدید، پی آمدهائی غیرقابل پیش بینی خواهد داشت. آما روند آتی، روند طغیان های اجتماعی انقلابی، با شرکت نظامیان یا غیرنظامیان، با هر دو خواهد بود؛ چون این مسأله ای است که به هر حال باید به نحوی حل شود؛ باید کمك كرد كه زایمان در این وضع انجام گیرد؛ در غیر این صورت، مسائل بسیار دردناك و اسفانگیزی پدید خواهد آمد. كسانی ــ سیاستمداران غیرنظامی، یا نظامیان، و یا سیاستمداران غیرنظامی و نظامیان، با هم ـ باید کمك کنند زایمان اجتناب ناپذیر، انجام شود؛ چون این مسأله، مسألهٔ تعبیر و تفسیرهای متفاوت، یا پیدا کردن راه حلی با کمك فرمولهای پیچیده و دستورهای فنی نیست. مسأله، مسألهٔ به كارگیري مرهمهاي واقعي است كه مستلزم داشتن يك راه کار و یك راه حل است. این راهی است که ما پیشنهاد می کنیم.

کسی از من پرسید به عنوان یك انقلابی ترجیح می دهم وضع چگونه باشد. من گفتم «ترجیح می دهم راهی توأم با نظم و آرامش برای خروج از این بحران پیدا شود و این زایمان با کمترین صدمات انجام شود. ترجیح می دهم در موقعیتی که روز بروز به نقطه بحرانی نزدیکتر می شویم د وقایعی که زنجیروار رخ خواهد داد شکل واکنش کنترل شده ای را داشته باشد که در یك راکتور هسته ای رخ می دهد؛ نه شکل یك انفجار هسته ای را. این را هم گفته ام که «در این مقطع، آنچه حتی از یك، دو، سه، چهار یا پنج انقلاب مهمتراست، خارج شدن از این بحران، برپا کردن نظام اقتصادی نوین بین المللی و ایجاد شرایط لازم برای توسعه، است. این کار منابعی را در آینده، در اختیار ما خواهد گذاشت که بتوانیم مسایل اجتماعی خود را حل کنیم و بتوانیم برای ایجاد دگرگونی های کوتاه و میان مدت اجتماعی که هم ضروری و هم بتوانیم برای ایجاد دگرگونی های کوتاه و میان مدت اجتماعی که هم ضروری و هم

اجتناب ناپذیر است، استقلال داشته باشیم.

گفته ام که هر کشوری باید خود تصمیم بگیرد. موضع واحدی که من پیشنهاد می کنم، شامل اقدامات داخلی نمی شود. ما قصد نداریم اقدامات داخلی را که برای حل این بحران باید انجام شود، دیکته کنیم. این، به منزله دخالت در کار دیگران خواهد بود. این که هر کشور چه می کند، به خودش مربوط است. هر کشور باید خود تعیین کند که چه اقدامات داخلی یی را انجام خواهد داد. اما آنچه ما پیشنهاد می کنیم، دراساس، وحدت است. و این دقیقاً عکس آن چیزی است که آن را می توان اخلال نامید. دولت ریگان در ایالات متحده ـ با سیاست خودخواهانه و سرعت وضدوق بین الملل پول ـ با غارتی که از ما می کند ـ آنها هستند که به سرعت وضع را بحرانی می کنند و اخلال می کنند. کاری که آنها می کنند، موجب منجر خواهد شد. من می گویم وقایع زنجیرواری که با آرامش و نظم توام باشد، منجر خواهد شد. من می گویم وقایع زنجیرواری که با آرامش و نظم توام باشد، عاقلانه است. این پیشنهاد من است. فکر می کنم مسألهٔ اساسی زمان ما این است و عاقلانه است. این پیشنهاد من است. فکر می کنم مسألهٔ اساسی زمان ما این است و خود در نظر نمی گیرد؛ و اگر آگاه نیست که با این مسائل، ناگزیر باید برخورد کرد، فکر نمی کنم سیاستمدار نامیدن چنین شخصی، قابل توجیه باشد.

ما آرام و صبور هستیم.موضع ما، حاصل غور و بررسی، و یك موضع آگاهانه و سازنده است. حالا دیگر فقط منتظر وقوع حوادث می مانیم. رهبران باید تصمیم بگیرند. اگر آنها عاقلانه ترین و هشیارانه ترین راه را در پیش گیرند، می توان به پیشرفت دست یافت و این چیزی است که من آن را ترجیح می دهم. اگر این کار را نکنند. طغیان هایی با نتایج غیرقابل پیش بینی، رخ خواهد داد. این مسأله بالاخره به نحوی حل خواهد شد، اما هیچ کس نمی تواند پی آمدهای طغیان های اجتماعی کنترل نشده در جوامع آمریکای لاتین را ارزیابی کند. سئوال دیگری هم دارید؟ بتو: فرمانده، خیلی وقت شما را گرفتم، اما با اجازهٔ شما، دوست دارم دو سئوال دیگر هم مطرح کنم. اول اینکه آیا دولت کو با میل دارد روابط خود را با دولت برزیل از سر بگیرد؟

كاسترو: خوب، اين ما نبوديم كه روابط بين كوبا و برزيل را قطع كرديم.

روابط بلافاصله پس از وقوع کودتای نظامی، قطع شد. ما می دانیم که علی رغم نظام های سیاسی، اجتماعی و اقتصادی، کوبا و برزیل، مثل بسیاری از سایر کشورهای جهان سوم، علائق مشترك زیادی دارند. فقدان روابط اکثر کشورهای آمریکای لاتین با کوبا، چیزی است که به وسیلهٔ سیاست، نفوذ و فشار ایالات متحده دیکته شده است. ایالات متحده همه کشورهای آمریکای لاتین، بجز مکزیك، را به نحوی مجبور کرده است روابط خود را با ما قطع کند.

ما از اینکه در این نیمکره، عملاً تنها و در انزوا، این آزمون را با مقاومت از سر گذرانده ایم و تسلیم نشده ایم، احساس غرور می کنیم. فکر می کنم مردم ما نمونه ای عالی از وحدت، استحکام و شجاعت به نمایش گذاشته اند. ما جان سالم به در برده ایم، پیشرفت کرده ایم و کشورمان توسعه یافته است و هم چنان بر پایه های مستحکم اجتماعی و اقتصادی توسعه خواهد یافت و این بیش از آن است که بعضی از کشورهای آمریکای لاتین بتوانند ادعا کنند. ما در روابط خود با کشورهای سوسیالیستی به چیزی دست یافته ایم که می توان آن را نظام اقتصادی نوین بین المللی نامید. ما در واقع پیشنهاد می کنیم که قواعد مشابهی در روابط کشورهای جهان سوم با کشورهای صنعتی سرمایه داری به کار گرفته شود، قواعدی از قبیل وام های طویل المدت، نرخ اندك بهره، تعویق وام به مدت ۱۵، ۱۵ یا ۲۰ سال بدون اخذ بهره، و تعیین قیمت های عادلانه برای محصولات ما. این ها شرایطی است که ما را قادر کرده است به دستاوردهای اجتماعی و اقتصادی خود نایل شویم.

شما بعضی از این شرایط را برشمردید و ما در این مصاحبه به معدودی از آن ها اشاره کرده ایم. بی شك، کشور ما در زمینه مراقبت های بهداشتی در میان کشورهای جهان سوم مرتبهٔ اول را دارد و حتی از بسیاری از کشورهای صنعتی، جلوتر است. ما در زمینهٔ آموزش و پرورش هم در مبان کشورهای توسعه نیافته مقام اول را داریم و بسیاری از کشورهای صنعتی، از جمله ایالات متحده، را هم پشت سر گذاشته ایم. ایالات متحده، ۲۶ میلیون نفر بی سواد و ۴۷ میلیون نفر «نیمه بی سواد» ـ یعنی کسانی که به سختی می توانند بخوانند و بنویسند ـ دارد. ایالات متحده از نظر آموزش و پرورش در جهان، در مقام چهل و هشتم قرار دارد. و کوبا بسیار بالاتر از آن مرتبه است. از نظر بهداشت، تقریباً وضع مشابهی با ایالات متحده داریم. متوسط

عمر در کشور ما با ایالات متحده برابر است. نرخ مرگ و میر نوزادان در ایالات متحده به اندازه ۳ در هزار، از ما کمتر است، یعنی میزان مرگ و میر اطفال کمتر از یکسال، در کوبا ۱۵ در هزار و در ایالات متحده ۱۲ در هزار است. علی رغم اینکه منابع، بازدهی و تولید ناخالص ملی ایالات متحده بسیار بیشتر از کوبا است، مطمئن هستیم که در این زمینه هم، آن کشور را پشت سر خواهیم گذاشت.

ما با سایر کشورهای جهان سوم، از جمله برزیل، مسایل مشترك زیادی داریم. این یك قاعده است که دولتهای آمریکای لاتین، به تسلیم طلبی و اطاعت از دستورات ایالات متحده عادت کرده اند، اما بسیاری از کشورهای آفریقایی و آسیایی، با رژیمهای اجتماعی بسیار متفاوت از رژیم ما، با کوبا روابط عالی دارند. مثلاً اندونزی با کوبا روابط عادی دارد، پاکستان هم همین طور، در حالی که مثلاً اندونزی با کوبا روابط عادی دارد، پاکستان هم همین طور، در حالی که نظام های سیاسی و ایدئولوژی این دو کشور با نظام سیاسی و ایدئولوژی ما، بسیار تفاوت دارد. تفاوت نظام های اجتماعی و سیاسی برزیل و کوبا مانع از ایجاد روابط نمی شود. علایق مشترك ما بسیار بیش از تفاوت های ما است. معتقدم آیندهٔ برزیل اساساً با تقویت روابطش با بقیهٔ کشورهای جهان سوم، تضمین خواهد شد. فکر برزیل مغایرت دارد، زیرا اگرچه کشورما به بزرگی برزیل نیست و منابع آن را ندارد، برزیل مغایرت دارد، زیرا اگرچه کشورما به بزرگی برزیل نیست و منابع آن را ندارد، اما در زمینه های متعددی تجر به دارد و در مبارزه برای ارتقای منافع جهان سوم در صحنعهٔ بین المللی فعالانه شسرکت می کند. ایسن عوامل را نباید دست کم گرفت.

نمی گویم ما از دولت سابق برزیل حمایت کردیم، نمی توانستیم چنین کاری بکنیم. اما آن مانعی غیرقابل عبور در راه ایجاد روابط نبود. حالا در برزیل جو دمکرانیک ایجاد شده است، و منافع مشترک بیشتری داریم، چون ما در مقابل یک بحران عظیم قرار گرفته ایم و باید متحد شویم تا راه خروج از آن را بیابیم. برزیل می تواند در تلاشهایی که در راه فائق آمدن بر مشکلاتش انجام می دهد، روی همبستگی ما حساب کند. فکر می کنم برزیل نیاز دارد که با بقیهٔ کشورهای آمریکای لاتین متحد شود و بقیهٔ کشورهای آمریکای لاتین متحد شود و بقیهٔ کشورهای آمریکای لاتین هم نیاز دارند که در این مبارزه، برزیل را در کنار خود داشته باشند. برزیل بیش از ۱۰۰ میلیارددلار بدهکار است و

این بدهی، غیرقابل پرداخت است. برزیل مجبور است فقط بابت بهرهٔ وامهای خود، سالانه ۱۲ میلیارددلار بپردازد. اگر بخواهید برای شمارش دلارهایی که برزیل بدهکار است، برای هر دلار یك ثانیه وقت صرف کنید، در حدود ۳۳۴۳ سال طول می کشد تا بدهی های برزیل را شمارش کنید، ۳۸۵۸ سال هم طول خواهد کشید تا دلارهایی را که برزیل ظرف ۱۰ سال بابت بهرهٔ وامهایش خواهد پرداخت، بشمرید. اگر ۱۰۰ نفر بخواهند همین مبلغ را شمارش کنند، و روزانه ۲۴ ساعت هم کار کنند، باید ۳۸ سال و نیم وقت صرف کنند. برزیل، که با مساحت ۸۵۱۲۰۰۰ کیلومترمر بع بزرگترین کشور آمریکای لاتین است، به ازای هر کیلومترمربع از مساحتش ۱۲۲۱۸ دلار بدهکار است، یعنی ۱۲۲/۱۸ دلار برای هر هکتار. در ۱۰ سال آینده، برزیل باید در ازای هر کیلومتر مربع ۱۴۰۹۸ دلاریا ۱۴۰/۸۸ دلار در ازای هر هکتار بابت پرداخت بهرهٔ بدهی هایش بپردازد. حتی اگر نرخهای بهره یائین بیاید، حتی اگر از ارزش دلار تا حدودی کاسته شود، باز هم کشور در حال توسعه ای مثل برزیل نمی تواند زیر این بار مقاومت کند، همان طور که سایر کشورهای آمریکلی لاتین هم قادر به پرداخت ۲۶۰ میلیارد بدهی های خود نیستند. امسال مازاد موازنهٔ تجاری برزیل، از سال گذشته کمتر خواهد بود. تخمین زده می شود مازاد تجاری برزیل که در سال ۱۹۸۴، معادل ۱۲ میلیارد دلار بود، امسال به کمتر از ۱۰ میلیارددلار خواهد رسید. همین امر در مورد مکزیك و آرژانتین هم صادق است که پس از برزیل بیشترین میزان بدهی ها را در آمریکای لاتین دارند. نمی توان از مردم خواست، فقط برای اینکه بشود بهره بدهی ها را پرداخت، فداکاری های عظیم بکنند. تانکره دو به طور صریح و شجاعانه گفت که حاضر نیست مردم را فدای پرداخت بدهی ها کند، توسعه را فدا کند، یا سیاست های رکود آفرین در پیش گیرد. همه این را گفته اند: رئیس جمهوری اوروگوئه، رئیس جمهوری آرژانتین و نیز رئیس جمهوری برزیل. من به روشنی می بینم ـ با دقت ریاضی، چون در این مورد به ریاضیات متوسل شده ام ـ كه ما به فرمولى نياز داريم. و من فكر ميكنم كه ما داريم عقلايي ترين، منسجم ترین و عادلانه ترین فرمول را پیشنهاد می کنیم و آن لغو کامل بدهی کشورهای جهان سوم است.

چطور می توان این کار را شروع کرد؟ احتمالًا با عدم پرداخت بهرهٔ یك سال یا

درخواست وامی برای پرداخت این بهره و بعد، از طریق مذاکرات طولانی و سخت، تمدید این مدت به دو سال، بعد به ۳ سال، ۵ سال و ۱۰ سال. یا وام دهندگان با این موافقت خواهند کرد و یا اینکه بدهکاران آن را به آنان تحمیل خواهند کرد. ممکن است این کار از طریق دستیابی کشورهای آمریکای لاتین به یك توافق عملی شود، یا اینکه بیشتر احتمال دارد که یك کشور یا یك گروه از کشورها، از سر درماندگی، تصمیم به توقف پرداخت بسدهی ها بگیسترد و بقیه هم از این کار پیسروی کنند.

با این حال، فقط لغو بدهی ها، مشکلات جهان سوم را حل نخواهد کرد. در اوضاع کنونی، یعنی در حالی که ما تقاضای دریافت یول نمی کنیم، بلکه یول می دهیم، و در وضعی که ما دستمان را دراز نمی کنیم که چیزی بخواهیم، بلکه آن را در جیبمان می کنیم تا از آن پول بیرون بیاوریم و آن را به کشورهای صنعتی بدهیم، ما در موقعیتی قرار داریم که ابتکار عمل را در دست گیریم. ما نیاز شدید داریم که متحد شویم. من فکر می کنم بهترین استراتژی این است که متحد شویم، ابتکار عمل را در دست گیریم و بکوشیم تا نه فقط مسأله بدهی ها، بلکه مسائلی از قبیل حمایت گرایی، اعمال تبعيض در مورد قيمت ها ورابطه مبادله نابرابر، را هم حل كنيم. خلاصه آنكه، خواستار بربایی نظام اقتصادی نوین بین المللی، که قبلاً مورد تایید سازمان ملل هم قرار گرفته است، شویم. این فرصت در تاریخ منحصر به فرد است. رهبران سیاسی ای که نتوانند این فرصت را دریابند، باید به تاریخ پاسخگو باشند. امیدوارم رهبران سیاسی، مسئولیت خود را بپذیرند، مسأله را درك كنند، آن را به شكل صحیح بیان کنند و برای لغو بدهی ها و ایجاد نظام اقتصادی نوین بین المللی، مبارزه کنند. باید راه حل های مشخص، واقعگرایانه و قطعی را برگزینیم ـ نه اینکه راه تحمل درد و رنج را در پیش گیریم. باید یك راه حل روشن، هوشمندانه و مؤثر را انتخاب كنیم ــ نه آنکه راه قربانگاه را در پیش گیریم.

فکر می کنم دیرزمانی است که این راه صعب را پیموده ایم. نه تنها عذاب قربانگاه را تحمل کرده ایم، بلکه رنج سی زیف را هم متحمل شده ایم که محکوم بود سنگی را به بالای کوه ببرد و هر بار که چیزی نمانده بود به قله برسد، سنگ به ته دره می لغزید و او مجبور بود باز از نو شروع کند. وضع ما بدتر از وضع مسیح در راه

قربانگاه جلجتا است، زیرا راه قربانگاه به سرعت پیموده شد. ما دیرزمانی است که از تپهٔ مرگ خود صعود می کنیم و همیشه مجبوریم از نو شروع کنیم. صعود از تپه قربانگاه، بهتر از عذاب سیزیف است، و اگر ما به قربانگاه رفته ایم و مصلوب شده ایم، باید رستاخیز خود را هم داشته باشیم.

آنچه ما مي خواهيم، يافتن يك راه حل واقعي براي اين مسأله است، اما آنچه اتفاق می افتد این است که امپریالیسم و کشورهای صنعتی سرمایه داری خواهند کوشید از پیاده شدن این راه حل ها جلوگیری کنند و بین مردم اختلاف بیاندازند. آن ها گهگاه کمك های مختصری خواهند كرد تا هر كس تنها به قر بانگاه برود، و اين حتى صعود از تپه قربانگاه هم نيست، بلكه تحمل شكنجه بردن تخته سنگ به بالاي کوهی است که رسیدن به قلهٔ آن ناممکن است. اما روزی خواهد رسید که مردم بپرسند «تا کی باید این شرایط را تحمل کنیم؟» و آن وقت، راه حلها را خواهند یافت. تکرار می کنم: من یك راه حل آرام و توام با نظم را ترجیح می دهم، حفظ وحدت داخلی و وحدت در میان کشورها را ترجیح می دهم، و یافتن یك راه حل واقعی و قطعی برای مشکلات وابستگی و توسعه نیافتگی را، بهتر می دانم. به همین دلیل است که اعتقاد دارم برزیل و کوبا علایق مشترك مهمی دارند. ما اصرار نداریم روابط دیپلماتیك از سر گرفته شود. ما همان چیزی را که به اوروگوئه ای ها و دیگران می گوییم، به برزیلی ها هم می گوییم: «وقتی که مسأله روابط رسمی مطرح است، هر کاری که با علائق اقتصادی فوری تان مناسب است انجام دهید». ما می دانیم که هم اکنون، همهٔ شماها مشغول مذاکره و زمان بندی مجدد بدهی هایتان هستید و ایالات متحده . که وام دهندهٔ اصلی است . از فکر ایجاد چنین روابطی میان کوبا و کشورهای آمریکای لاتین خشمگین می شود. ما نمی خواهیم هیچ کس به خاطر کو با متحمل مشکلاتی بشود. کوبا این مشکل را ندارد، چون کاری نمانده است که ایالات متحده نکرده باشد تا کارها را برای ما مشکلتر کند. ما می توانیم صبر کنیم و منتظر بمانیم تا روزی برسد که آن کشورها تصمیم بگیرند زمان مناسب برای از

۱. Calvary، تههٔ جلجتا در خارج از بیت المقدس است و طبق روایات مسیحی، مسیح(ع) در آن به صلیب کشیده شد ـ م.

سرگیری روابط فرا رسیده است. فکر می کنم این بهترین راه برای نشان دادن سیاست صادقانه و دیگر خواهانهٔ کشور ما است. صبر کردن ضرری به ما نمی رساند. هر کشور باید در مورد مسألهٔ روابط با کوبا به نحوی عمل کند که به بهترین وجه برای بقای فرآیند دمکراتیك مناسب باشد و به حل حاد ترین مشکلات اقتصادی آن کمك کند. موضع ما این است.

بتو: متشكرم، فرمانده.

آخرین سئوال من، به جوانان در برزیل مربوط می شود. برزیل ۱۳۳ میلیون نفر جمعیت دارد که ۸۰ میلیون نفر آن، زیر ۲۵ سال سن دارند. عدهٔ زیادی از این جوانان، دو تن از رفقای شما، یعنی کامیلوسیین فوئه گوس و ارنستوچه گوارا را بسیار ارج می نهند. میل دارم نظر و برداشت شخصی شما راجع به این انقلابیون را بشنوم.

کاسترو: گفتن این مطلب در چند کلمه، کار ساده ای نیست. اما «چه» شرافت فردی و سیاسی عظیمی داشت، کمال اخلاقی اش عظیم بود.

بتو: وقتى او را ملاقات كرديد، چند سال داشتيد؟.

کاسترو: پس از آنکه از زندان آزاد شدم و به مکزیك رفتم، او را ملاقات کردم، سال ۱۹۵۵ بود. او قبل از آن تاریخ با بعضی از رفقای ما در آنجا تماس گرفته بود. او از راه گواتمالا آمده بود و در آنجا مداخلهٔ سیا و ایالات متحده در سرنگونی دولت آربنز و جنایاتی را که در آنجا مرتکب شده بودند، دیده بود. نمی دانم از طریق یك سفار تخانه بود یا از طریق دیگر، که توانسته بود آن جا را ترك کند. چندی قبل از آن تاریخ، در رشتهٔ پزشکی فارغ التحصیل شده بود و چند بار هم برای سفر به بولیوی و بعضی کشورهای دیگر، آرژانتین را ترك کرده بود. یکی از رفقای آرژانتینی که با او آمده بود، حالا در کوبا زندگی می کند. اسمش گرانادو است. او یك محقق است و در کوبا کار می کند. در یکی از این سفرها او همراه «چه» بود. آن ها تا آمازون رفتند و در یك بیمارستان مخصوص افراد مبتلا به جذام، کار کردند. آن دو نفر فارغ التحصیل طب، چیزی شبیه به مبلغین مسیحی بودند.

بتو: او از شما جوانتر بود؟

كاسترو: فكر مي كنم. شايد ٢ سال جوانتر بود. فكر مي كنم متولد سال ١٩٢٨

بود. او فارغ التحصيل طب بود و مارکسيسم ـ لنينيسم را به تنهايي خوانده بود. دوست داشت بياموزد، ايمان داشت. زندگي، تجربه هايش، چيزهايي که در هر جا مي ديد، گام به گام به او مي آموخت. وقتي او را ملاقات کردم، يك انقلابي واقعي بود. علاوه بر اين، مردي با استعداد فوق العاده و هوش زياد بود و توانايي زيادي در نظريه پردازي داشت. خيلي غم انگيز است که مرگ زودرس او، مانع از آن شد که تفکر انقلابي اش را به رشته تحرير درآورد. او نويسندهٔ خيلي خوبي بود. سبكي واقعگرا و گويا داشت ـ مثل سبك همينگوي. او در استفاده از کلمات مقتصد بود، اما کلماتي که انتخاب مي کرد دقيق و مشخص بود. علاوه بر اينها، صفات انساني استثنايي داشت، صفاتي از قبيل رفاقت، دگرخواهي، نوع دوستي و شجاعت فردي. البته وقتي براي اولين بار او را ملاقات کردم، اين چيزها را نمي دانستم. از آن آرژانتيني اي که دربارهٔ آنچه در گواتمالا اتفاق افتاده بود حرف مي زد، خوشم آمد. (چون از آرژانتين آمده بودند، او را «چه» صدا مي کردند). همان طور که خودش هم گفته است، ما براي مدت کوتاهي صحبت کرديم و به سرعت موافقت کرديم که او هم بايد در سفري که قرار بود برويم، به ما ملحق شود.

بتو: آیا شما او را «چه» صدا می کردید، یا او خودش را این طور می نامید؟ کاسترو: نه، کوبایی هایی که آن جا بودند او را «چه» صدا می کردند. اگر هر آرژانتینی دیگری هم بود، آن ها او را به همین اسم صدا می کردند، چون آرژانتینی ها معمولاً همدیگر را به این اسم صدا می کنند. چیزی که اتفاق افتاد این بود که احترام و حیثیت او آنقدر زیاد شد که این لقب انحصاراً متعلق به او شد. رفقایش او را به این اسم صدا می کردند و من هم او را به همین نام می شناختم. او پزشك بود و به عنوان یك پزشك به جمع ما ملحق شد. به عنوان یك سرباز، وارد جمع ما نشد. البته تعلیم جنگ چریکی دیده بود. خیلی با انضباط بود و تیرانداز خوبی هم بود. تیراندازی را دوست داشت. هر هفته می کوشید از قله باتو کاته به تل صعود کند، البته هیچ وقت نتوانست این کار را بکند، اما همیشه سعی می کرد. از بیماری آسم رنج می برد. تلاش های بدنی و کارهای سختی که انجام می داد، شایسته تعدیر و یژه است، چون آسم داشت.

بتو: او هم مثل شما آشپز خوبی بود؟

کاسترو: خوب، فکر می کنم من آشپز بهتری هستم. قصد ندارم بگویم انقلابی بهتری هستم، اما قطعاً آشپز بهتری از چه بودم.

بتو: او در مکزیك با گوشت، غذاهای خوبی می پخت.

کاسترو: او در پختن کباب آرژانتینی مهارت داشت، اما فقط در وسط کوه و جنگل می شود از این کبابها پخت. در زندانهای مکزیك که ما به خاطر فعالیتهای انقلابی در آن بودیم، برنج، لوبیا و اسپاگتی را به اشكال مختلف می خوردیم و من استاد این کار بودم. من آشپز متخصصی بودم، او هم چیز کمی درباره آشپزی می دانست. باید از حیثیت حرفه ای خودم دفاع کنم، همان طور که شما هم می کنید، یا همان طور که مادرتان ـ که آشپز بی نظیری است ـ هم می کند.

در هر حال، چه به علت خصوصیت های انسانی و فکری اش ـ و بعدها در دوره جنگ، به علت خصوصیات و توانایی های نظامی، توانایی رهبری و شجاعتش ـ در میان ما برجسته شد. بعضی وقت ها آن قدر جرأت نشان می داد که مجبور بودم مانع کارش شوم. مجبور بودم بعضی از عملیاتی را که او طراحی می کرد محدود کنم و از اجرای بعضی از آن ها به طور کامل جلوگیری کنم. وقتی جنگ شروع شد، خود را خالصانه در خدمت نبرد قرار داد. علاوه بر اینها، او آدمی پیگیر و سخت گیر بود. چون ارزش و توانایی او را می دانستم، در مورد او همان کاری را کردم که در مورد سایر کادرها کرده بودم. وقتی آن ها مجرب می شدند، من مأموریت های تاکتیکی را به کادرهای جدید می سپردم و بیباك ترین آنها را برای عملیات استراتژیك نگاه می داشتم. یعنی بعضی وقت ها رزمندگان برجسته جدید را در عملیات ساده، اما خطرناك به كار مى گرفتم تا با رهبرى واحدهاى كوچك، تجربه بياندوزند و مجرب ترها را برای مأموریت های استراتزیك حفظ می کردم. به علاوه، چه کمال اخلاقی عظیمی داشت. او ثابت کرد که اندیشههای عمیقی دارد، کوشنده ای خستگی ناپذیر بود و در انجام وظایفش نیز دقیق و منظم بود. مهمتر از همه اینکه او برای همه یك الگو بود. در همه كارها، اولین نفر بود، همه قواعدی را كه تعیین می شد رعایت می کرد و نفوذ و اعتبار زیادی در میان رفقایش داشت. او یکی از بزرگترین چهره های نسل خود در آمریکای لاتین بود و هیچکس نمی تواند بگوید که اگر زنده مانده بود، چه دستاوردهایی می داشت. در مکزیك، پس از آنکه به جنبش ما پیوست، مرا وادار کرد به او قول بدهم که پس از پیروزی انقلاب در کوبا به او اجازه خواهم داد باز گردد تا برای وطنش یا در جای دیگری در آمریکای لاتین بجنگد. او چند سال در کوبا ماند و مسئولیتهای مهمی بر عهده داشت، اما این مسأله را همیشه در ذهن داشت. و وقتی که وقتش فرا رسید، من قول خودم را عملی کردم. مانع رفتن او نشدم. برعکس، به او کمك کردم، آنچه را فکر می کرد وظیفه اوست انجام دهد. در آن زمان، هیچ وقت به این فکر نیفتادم که ممکن است این کار من باعث شود به او آسیبی برسد. فقط به قولی که داده بودم پایبند ماندم. وقتی او گفت: «حالا می خواهم به یك مأموریت انقلابی بروم»، گفتم: «بسیار خوب به قول خود وفا می کنم».

همه کارها با هماهنگی زیادی انجام می شد. چیزهایی که درباره وجود اختلاف نظر در انقلاب کوبا گفته می شد، دروغ های رسوایی بیش نبود. او شخصیت و ملاكهای خاص خود را داشت. ما راجع به موضوعات گوناگون، بحث برادرانه می کردیم، اما همیشه هماهنگی، تفاهم، و وحدت کامل درباره همه مسایل و روابط عالی وجود داشت، زیرا او هم خیلی با انضباط بود.

برای زمانی طولانی پس از آنکه اورفت، شایعاتی منتشر شد به این مضمون که بین ما مسایلی وجود داشته و او ناپدید شده است. اما «چه» در واقع در آفریقا در حال انجام یك مأموریت انترناسیونالیستی جبود. او در کنار گروهی از انترناسیونالیستهای کوبایی و پیروان لومومبا (پس از مرگ آن رهبر با اعتبار آفریقایی) در کنگوی سابق بلژیك ـ که بعدها زئیر نامیده شد ـ می جنگید. چه چند ماه در آن جا بود. کوشید هر قدر می تواند کمك کند، چون همبستگی زیادی با کشورهای آفریقایی داشت و در آن جا تجربیات بیشتری برای مبارزات آینده اش به دست آورد. پس از آن مأموریت انترناسیونالیستی در حالی که در انتظار آماده شدن حداقل شرایط لازم در آمریکای جنوبی بود، چندی را در تانزانیا گذراند و بعد به کوبا برگشت. زمانی که به کنگو می رفت نامه وداع را که همگان از آن خبر دارند، برای من نوشت. من نمی خواستم آن نامه را منتشر کنم، به این دلیل ساده که چه مجبور بود آفریقا را ترك کند. در واقع او آفریقا را ترك کرد و به کوبا بازگشت. مدتی در اینجا ماند و تقاضا کرد گروهی از داوطلبان از منطقه «سییرامائسترا»، همراه با او در اینجا ماند و تقاضا کرد گروهی از داوطلبان از منطقه «سییرامائسترا»، همراه با او

آموزشهای سنگینی ببینند. من اجازه دادم آن داوطلبان، همراه او باشند و بعد او به آمریکای مرکزی رفت. قصد داشت نه فقط در بولیوی، بلکه در کشورهای دیگر، از جمله در کشور خودش، بجنگد. به این دلیل آنجا را انتخاب کرد. البته در خلال آن دوره تبلیغات موذیانه مفصلی علیه کوبا به راه انداخته شد، اما من مقاومت کردم و آن نامه را منتشر نکردم. فقط وقتی آن را منتشر کردم که مطمئن شدم «چه» به منطقه ای که در بولیوی انتخاب کرده بود، رسیده است. در آن موقع آن را منتشر کردم. موجی از افتراها در این مورد هم به راه افتاد. در یك کلام باید بگویم که اگر چه یك کاتولیك بود و به کلیسا تعلق داشت احتمالاً به یك قدیس تبدیل می شد، چون همه فضائل را داشت.

ازیك رفیق دیگر هم حرف زدید\_از كامیلو\_ كامیلو هم فرزند مردم بود. او یك کوبایی نمونه \_ باهوش، پرشور و شجاع \_ بود که فعالیت انقلابی خود را زمانی آغاز كرد كه هنوز خيلي جوان بود. او در سالهاي اول مبارزه عليه باتيستا با دانشجويان دانشگاه تماس برقرار کرده بود. در چند تظاهرات شرکت کرده و زخمی شده بود. وقتی در مکزیك بودم و كار سفر به كوبا را سازماندهی می كردم، او با جنبش ما تماس گرفت و به عنوان یك رزمنده به ما ملحق شد. او یكی از كسانی بود كه زنده ماند و به علت شجاعت و قدرت ابتكارش رزمنده برجسته ای بود. حتی در همان اولین نبرد پیروز ما که در ۱۷ ژانویه ۴۹۵۷ انجام گرفت و ما با ۲۲ نفر به واحد مشترکی از سربازان و ملوانان حمله كرديم و آن ها آنقدر مقاومت كردند كه همه كشته يا زخمي شدند، کامیلو برجستگی خود را نشان داد. در همین نبرد بود که ما به دشمنان مجروحمان دارو دادیم و از آن ها مراقبت کردیم. کامیلو در همان نبرد اول، خصوصیات خود را به عنوان یك سرباز بزرگ نشان داد. شخصیت او با چه تفاوت داشت. او همیشه شوخی می کرد، رفتارش غیر رسمی تر بود و کمتر از چه، متفکر بود. او مرد عمل بود. بسیار باهوش بود، ذهنی سیاسی داشت و اگرچه به اندازه «چه» وارسته نبود، اما او هم یك الگو و نمونه بود. به عنوان یك افسر، برخورداری از حس ابتکار، توانایی و شجاعت، او را در بسیاری از نبردها سرآمد کرد. در مرحله نهایی جنگ، یك مأموریت استراتژیك به او سپردم كه عبارت بود از حمله به استان لاس ويلاس.

کامیلوهم جذبه داشت. اگر به تصاویر او نگاه کنید، می بینید که صورت بوشیده ازریش او شبیه چهره حواریون است. او خیلی اجتماعی و دلیر بود. برای انجام هر کار سختی، توانا و بسیار شجاع بود، اما آدم بی کله ای نبود. شاید چه به امکان مرگ، بیشتر می اندیشید؛ به نوعی، تقدیرگرا بود. کامیلو این طور فکر نمی کرد، او هر کاری را انجام میداد، صرفنظر از اینکه چقدر خطرناك و جسورانه بود، اما هیچگاه به دشمن فرصت نمی داد، یك چریك عالمی بود، برای چریك شدن ساخته شده بود. اولین کسی بود که با یك گروه كوچك از چریكها، «سییرامانسترا» را ترك كرد. در اولین ماههای پس از پیروزی انقلاب، کامیلو هم همان کاری را می کرد که همه ما مي كرديم، بدون انجام اقدامات امنيتي، سوار هر اتومبيل، هواپيما يا هلی کوپتری می شد. بلافاصله پس از ماجرای خیانت هوبر ماتوس من و او با هواپیما به کاماگوئه رفتیم. (هوبر ماتوس شروع به کنار آمدن با امپریالیسم کرده بود، اجازه داده بود طبقات ارتجاعی او را منحرف کنند و کوشید یك توطئه ضدانقلابی به راه بیاندازد، که ما به کمك مردم و بدون شلیك یك گلوله آن را سركوب كرديم). كاميلو با من آمد. پس از اينكه به كاما گوئه رسيديم، من بدون اسلحه به طرف پادگان راه افتادم و همه مردم هم پشت سر ما می آمدند تا توطئه گران را خلع سلاح كنيم. آنها روحيه خود را از دست داده بودند و من مطمئن بودم كه شليك نخواهند کرد. اما کامیلو نمی خواست من خطر کنم و بدون اینکه چیزی به من بگوید به همراه محافظانش زودتر راهی پادگان شد ـ هوبر ماتوس آنجا بود ـ و افسران را خلع سلاح کرد و فرماندهی را به عهده گرفت. قبل از اینکه من به پادگان برسم، او آن جا

کامیلو، فرمانده ارتش بود. در نتیجه وضعی که خیانت هوبر ماتوس ایجاد کرده بود، او مجبور بود یکبار دیگر به کاماگونه برود. یك روز غروب با یك هواپیمای کوچك به طرف هاوانا پرواز کرد. پائیز بود و فصل توفان. هیچکس، حتی با یك هواپیمای بهتر هم نباید در آن هوا پرواز می کرد.

بتو: چه سالي بود؟

کاسترو: این اتفاق در اکتبر ۱۹۵۹ رخ داد، سال اول انقلاب بود. بتو: چند سال داشت؟

کاسترو: او از من جوانتر بود. وقتی مرد ۲۷ سالش بود. امر و ز ما هواییماهای مخصوص داریم که به رادار مجهز است. پروازها، ماهرانه و با کفایت سازمان داده می شود و تدابیر امنیتی به اجرا درمی آید. خلبان ها می دانند ابرهای «کومولوس» کجا قرار دارند. کلیه بروازهای مقامات از ایستگاه های زمینی ردگیری می شود. کامیلو شب هنگام با یك هواپیمای كوچك بر فراز قسمت شمالی جزیره پرواز می کرد. فردای آن شب ما مطلع شدیم که هواپیمای او از زمین برخاسته، اما به هاوانا نرسیده است. در سالهای اول انقلاب، سوانح هوایی برای همه ما اتفاق افتاد. برای من، رائول و چندین تن دیگر از رهبران اتفاقاتی افتاد. ما در آن زمان، سازمان و تدابیر امنیتی را که امروز برای این پروازها وجود دارد، نداشتیم. خبر ناپدید شدن كاميلو، روز بعد به ما رسيد. اين مسأله موجب ناراحتي زياد و اندوه همه ما و همه مردم شد. من خودم بر فراز صخره ها و سواحل دور کو با پر واز کردم. ما از طریق دریا، زمین و هوا به دنبال او گشتیم. او هیچ وقت پیدا نشد. و این بهانه ای شد برای مطرح کردن افتراها و دسیسه های رسوا علیه انقلاب. گفته می شد که ما کامیلو را به علت رقابت و حسد، کشته ایم. مردم حقیقت را می دانند. هیچکس مردم را فریب نداده است. مردم همه ما را می شناسند و با اخلاق، قواعد رفتار، زندگی و اصول ما آشنا هستند. به شما گفتم که چه اگر به کلیسا تعلق داشت، چه می شد. در مورد کامیلوهم می توانم آن چیزی را به شما بگویم که وقتی از مرگش مطلع شدم گفتم. راجع به زندگی ساده خانواده و خاستگاهش و قابلیتهای برجسته او در خلال زندگی کوتاهش به عنوان یك انقلابي، صحبت كردم. گفتم او نمونه اي از توانايي هاي بالقوهٔ عظیم و نامحدود مردم ما بود.

در پیامی که برای روحیه دادن به مردم و تسکین آنان دادم، گفتم «کامیلوهای زیادی در میان مردم هستند». فکر می کنم تاریخ این انقلاب و ماجراهای ۲۶ سال اخیر، نشان داده که این واقعیت است. بیش از هر وقت دیگر مطمئنم که کامیلوهای زیادی در میان مردم هستند، همان طور که فکر می کنم چههای زیادی در میان مردم آرژانتین هستند و دهها هزار، شاید صدها هزار امثال «کامیلو» و چه در آمریکای لاتین هستند.

گروه ۸۲ نفری ما در ۲ دسامبر ۱۹۵۶ به کوبا رسید. پس از شکستهای

سخت اول در حدود ۱۵ نفر دوباره متشکل شدند و در میان آن ۱۶، ۱۵ یا ۱۶ نفر رهبران برجسته ای وجود داشت. کامیلو و چه از این رهبران بودند. هر جا ۱۰۰ یا ۱۰۰۰ نفر برای پیشبرد یك اندیشه شریف و درست به هم بپیوندند، می توانید مطمئن باشید که کامیلوها و چههای بسیاری در میان آنها خواهند بود.

بتو: قبل از پایان این مصاحبه، میل دارم از شما بخصوص با توجه به کارهای زیادی که دارید به خاطر اینکه وقت پر بهای خود را سخاوتمندانه در اختیار من قرار دادید، تشکر کنم. به علاوه میل دارم نظر شخصی خود را هم بیان کنم.

یقین دارم که سخنان، نظرها، عقاید و تجارب شما، معتقدان به مذهب را به مشارکت سیاسی تشویق خواهد کرد و در پیشبرد زندگی خود به عنوان افراد مسیحی، به آنها نیرو خواهد بخشید.

از شما متشكرم، فرمانده..

كاسترو: متشكرم.

## \*\*\*

زمانی که ما مصاحبه طولانی خود را تمام کردیم، مدتی بود که خورشید طلوع کرده بود. علم به اینکه مطالب غیرمعمولی را در دست دارم که اهمیت بین المللی و تاریخی زیادی دارد، مرا وادار می کرد احساس حقارت کنم. دلم مملو از احساس ستایش برادرانه از فیدل بود و در سکوت به شکرگزاری خداوند قادر ایستادم.

## فهرست اسامي

در این فهرست از آوردن نام فیدل کاسترو و فری بتو به سبب تکرار آن در اکثر صفحات کتاب، خودداری شده است.

آتا هواليا ۲۲۰ آرته گا، كاردينال مانوئل ٨ آگرامونته، ایگناسیو ۱۶۹ آگوستین مقدس ۳۱ ـ ۹۵ آلفونسين ٧٣ آلكالده ١٩۴ آلمدا ۲۴۸ آلنده ۲۱ ۲۷۷ آلوارز ٣٣٣ آم، آلفردو ۵۲ ـ ۵۳ ـ ۵۴ آمبروز قديس ٣٢١ آنخل (یدر فیدل) ۱۰۵ آنتونيو ۸۲

الف اسپین، ویلما ۴۹\_۸۰\_۱۰۳

استالين ٩ استلا (دونا) [مادر فری بتو] ۵۰-۳۱۰ اچه واریا، خوزه آنتونیو ۱۸۴ ـ ۱۸۵ ـ 144\_145 اسقف اعظم السالوادور ٢٧٩ اسقف پرزسرانتس ۱۹۱ ـ ۱۹۸ اسقف رومرو ۱۶ ـ ۲۷۹ اسقف ماناگوا ۱۶ اکمپیس، توماس ۸۱ انگلس، ۸ اشعیای نبی ۲۵۷ اولیس ۱۷۲ جیمز اورتگا (اسقف اعظم) ۲۸ ـ ۸۱ اورویزا، خسوس مونتانه ۹۹

اوروتیا ۲۱۲\_۲۱۳

ب

باتیستا ۸ـ۹۹\_۹۹\_۱۹۲ ۱۹۹\_۱۹۲\_۱۹۰\_۱۸۵\_۱۸۴\_۱۸۱۰ ۲۱۰\_۲۰۷\_۲۰۵\_۲۰۴\_۲۰۰ ۲۴۴\_۲۴۱\_۲۳۹\_۲۳۸\_۲۱۲\_۲۱۱۰ بارتولومه ← دلاس کاساس ۲۶۲ باره داس ۱۰۱

> برونو، جيوردانو ۲۶۲ بلن ۱۲۴

> بنه دیکت قدیس ۳۰۱ بوتا ۱۴۰

بوستو، امیلیورودریگز ۲۱۸ بوف، لئوناردو ۲۵\_۸۳\_۸۳۹\_۲۹۹\_ ۳۰۹

> بونوئل ۸۳\_۲۹۶ بیتی یر، سینتیو ۸۱

پ

پاپ ← پاپ ژان پل دوم پاپ پل ششم ۳۰۶ پاپ جان سیزدهم ۲۲ ـ ۲۹۴ ـ ۲۹۵ پاپ ژان پل دوم ۷ ـ ۱۵ ـ ۲۵ ـ ۲۵ ـ ۸۳ ـ ۸۳ ـ

۳۱۷\_۳۱۵\_۳۱۲\_۳۰۹\_۲۳۲\_۱۰۰

۳۴۱\_۳۲۷\_۳۱۹

۳۱۸\_۳۱۸

۱۸۵\_۱۷۳

پائیس، فرانك ۱۷۳ \_۱۸۵

پسر انسان ← عیسی ۹۱

پینوشه ۱۴۰\_۲۶۷\_۲۶۵\_۲۶۲\_۹۱

۳۵۷\_۳۵۶

پولس مقدس ۹۶\_۸۴

پیزارو ۲۲۰

پیکاسو ۲۹۶

ت ترزا آویلایی (قدیس) ۸۱ ـ ۲۶۴ تیبریوس (سزار) ۳۲۰ ثیتو، فری ۳۲۵ تیموسی، خورفه ۸۱ ـ ۹۰ تورکمادا ۲۶۲ ـ ۲۶۳

> ج جکسون، جسی ۲۶ ـ ۲۶۱ جویس، جیمز ۲۹۶

چ-ح چائومونت، پرز ۱۹۵ چومون، فوره ۲۴۲ چه گوارا، ارنستو ۶-۲۴۳-۳۶۹ ۴۶۷ -۳۶۸-۳۶۹ ۳۶۸

> ر دانیال نبی ۱۶۴ داود ۱۸ ـ۹۲

دسیسدس، کارلوس مانوئل ۱۷۰ دسکوتو، میگوئل ۳۷ ـ ۲۷۸ دلاس کاساس، بارتولومه ۸۱ ـ ۲۸۸ دموستن ۳۳۳ ـ ۳۳۴ دنگر، پروفسور ۱۴۲ دوترا، الا ۸۱ دوترا، الیو ۸۱ دوچاردین، تیلهارد ۸۱ دوچسپاراس، کارلوس مانوئل ۸۸ دوکامپانیا تومان ۲۶۲ دولوباك ۸۳ دولاس کاساس ۲۶۲ دیاز، سانتو ۳۲۶ دیوید، پروفسور رنه ۲۸

ر رابینسون (کشیش انگلیسی) ۸۵ راتزینگر، کاردینال جوزف ۲۵ رامیرز، سرجیو ۳۷\_۴۰\_۴۳\_۲۷۵\_ ۲۷۷

دئی، اوفوس ۱۴

رامون (برادر فیدل) ۱۲۳ رائول (برادر فیدل) ۲۴۸-۲۰۰ راهنر ۸۳ روح القدس ۹۲-۹۵-۹۷ رودریگز، کارلوس رافائل ۷۱ روزاس ۲۹۰ روزنبرگ، اتل ۳۲۶

روزنبرگ، جولیوس ۳۲۶ رومرو اسقف اسکار ۱۵ ریگان ۹۸\_۳۶۰\_۲۸۶\_۳۴۵ ۳۶۰\_۳۴۵ رئیس جمهور فرانسه ۳۴۵ رئیس جمهوری آرژانتین ۳۶۳ رئیس جمهوری اوروگوئه ۳۶۳ رئیس جمهوری برزیل ۳۶۳

ز ـ ژ زاچی(عالیجناب) نماینده پاپ در کوبا ۲۳۲ زن سامری ۸۷ ژاکلین (همسر کندی) ۴۹ ژوزف مقدس ۱۱۹ ژنرال کاشفان ←فیدل ۱۵۵

س

سارتر ۱۳ ـ ۲۰۳ ـ ۲۰۹ ـ ۲۰۱ ـ ۲۰۱ ـ ۲۰۱ ـ ۲۰۰۱ ـ ۲۰

فرمانده بزرگ کوبا → فیدل ۱۱ فروید ۱۴ فریرا، خورجه ۴۸ فلینی ۲۹۶ – ۲۹۶ فلینی ۵۳ – ۲۹۶ فیثاغورث ۸۳ فیشاغورث ۱۳ فیسدل، (دون) [تعسید دهنده کاسترو] ۱۱۷ – ۱۲۷ فیدل حراف ← فیدل کاسترو ۱۹ فیدل قدیس ۱۱۷ فینا (همسر شاعر کوبایی) ۸۱

اله کابالرو، خوزه دولالوزیی ۳۵
کاردار واتیکان ۲۳۳
کاردنال، ارنستو (کاردینال ـ پدر) ۱۵
کاردنال، فرناندو ۲۷۸
کاردنال، فرناندو ۲۷۸
کاردینی ۸۳
کاسپار ←سه مرد عاقل ۱۳۰
کاسترو، رائول ۴۹
کاکس هاری ۱۱

کامیلو ۴۰ ـ ۳۷۰ ـ ۳۷۱ ـ ۳۷۲ ـ ۳۷۲ کامو، آلبر ۲۹۶ ـ ۲۹۶ کامو، آلبر ۲۹۶ ـ ۲۸۷

کنعان ۱۶۳

کندی ۴۹\_۳۵۴

۱۹۳\_۱۹۳

سراسقف هاوانا →مانونل
آرته آگا ۲۱۱

سفیر آرژانتین ۲۳۳\_۲۵۶

سیرن ۱۷۲

سیرن ۸۷۸

سیرو ۳۳۳\_۳۳۳

سیلویرا، اینو ۲۷

سیبین فوئه گوس، کامیلو ۶-۵۴\_۳۶۶

سوبکولونو ۱۱۵

۱۳۶\_۱۳۶۱

سه مرد عاقل ۱۳۰\_۱۳۶۱

ص - ط - ع
صدراعظم آلمان غربی ۳۴۵
طبری، احسان ۱۰
طپانچه کوچك (لقب) ۲۰۰
عیسی ۲۰ - ۲۹ - ۸۷ - ۹۱ و ...
علی ←علی گومز گارسیا

فارا (خواهر روحانی) ۲۷۱ فرانسیس آسیزی ۱۶ ـ ۸۱ فرانکو ۱۴ ـ ۲۱۷ ـ ۲۱۷

کنسول هائیتی ۱۲۴ ـ ۱۲۵ ـ ۱۲۷ ـ ۱۲۹ ۱۳۹ ـ ۱۳۲ ـ ۱۳۳ کوپرادو، کایوگرا ۴۴ کورتس، ژنرال ۲۱۹ کولیرپلات، توماس ۱۷۷ کونگار (یدر) ۸۳

گی گارسیا، علی گومز ۴۸ گارودی، روژه ۲۰ گرانادو ۳۶۶ گوتیرز، گوستاوو ۲۳\_۸۳\_۸۳\_۳۰۹ گورباچف، میخائیل ۷\_۹\_۲۱ گومز، ماکسیمو ۱۶۹

لازاروس مطرود (قدیس) ۱۱۹\_۱۱۸ ۲۱۸-۷ فایت ۲۲۷ لنین ۴٫۵۵- ۳۲۹ ۳۲۹ لوپز، نیکو ۱۸۲ لوقا ۸۲\_۸۹ لوتر ۲۲۶ لوترکینگ، مارتین ۲۶۱

> م ماتوس، هو بر ۲۷۱

لينا (مادر فيدل) ١٠٥

ليبانيو كريستو، ماريا استلا ۴۷

لوموميا 884

ماجادو ۱۲۷

مادر نیکوکار ما→مریم مقدس مارتی، خوزه ۱۷\_۳۵\_۴۸\_۹۹\_۹۹\_۹۹\_۹۹ مارتین، خوزه ۱۳۶\_۲۳۷ \_ ۹۶۰ مارتین، گراوسان ۱۷۳ مارتینس، رائول ۲۳۶\_۲۳۷ مارکس، کارل ۶\_۸\_۸۳\_۸۴

> ماسئو، آنتونیو ۱۶۹ مافالدا ۴۷

770\_ 771\_ 77V\_ 7F.

ماكادو ۱۷۳

مان، توماس ۲۹۶\_۸۳

متی ۸۲

مرقس ۸۲

مریم گوادولوپ ← مریم مقدس مریم مقدس ۱۳-۴۴-۸۲-۸۲۸م ۱۱۹ و ...

مریم ملکوتی ما ←مریم مقدس مریم نیکوکار (فرشتهٔ نگهبان کوبا) ←مریم مقدس

مریمهای سیاه پوست یا قهوه ای 
مریم مقدس

> مك كارتى ۳۲۶ ملار، استانيسلاس ۲۸

ولاسکوئز، دیگو ۲۳۵ وئیرا کریستو، آنتونیو کارلوس ۴۷

\_

هارت، آرماندو ۲۵-۴۵ هانکر، مارتا ۸۱-۹۰ هایدگر ۲۹۶-۲۹۶ همینگوی ۳۶۷ هنریکوئز، کاردینال سیلوا ۲۸ هوسرل ۸۳ هیتلر، آدولف ۱۵۲

> ی یاسپرس، کارل ۸۳ یافث (پسر نوح) ۱۶۳ یحیای تعمید دهنده ۳۲۱ یوحنا ۸۲ یونس ۱۶۴ یوشع بن نون ۱۶۴

ملکیور ←سه مرد عاقل ۱۳۰ موسی ۱۶۴ مونتانه، جسوس ۱۸۲ میتریونه (دون) ۲۰۵ میار، چومی ۴۵\_۵۰\_۵۱ –۵۹ –۶۱

> ن نارانجو، پبین ۲۱۸ ناراوائز، پانفیلود ۲۳۵ نخست وزیر اسپانیا ۳۴۵ نخست وزیر ایتالیا ۳۴۵ نرون ۳۳۴

## کشورها، شهرها و اماکن

آتن ۲۳۴ آرتميسا ١٨٨ آرژانتین ۱۹\_۷۳\_۲۰۵ ۲۰۰۹\_ \_ 454\_ 404 \_ 404 \_ 405 \_ 405 499 آستورياس ٣٣٣ آسيا ۲۶۷\_۲۶ آسيا آلامار ۵۱ آمازون ۲۳۹\_۲۶۶\_۳۶۶

الف اتجاد شوروی ۶\_۸\_۹\_۱۹\_۵۶\_ **440\_4..** اتبویی ۱۶۳ ۲۶۷ ارویا ۲۸۷ ـ ۲۸۹ ـ ۲۹۹ اريحا ١۶۴ اسپانیا ۱۳-۱۹-۱۱۲ ۱۵۶-۱۵۷

آنگولا ۱۷\_۱۶۷

\_ YAY\_ YYO\_ YY\ \_ Y\4\_ \44\_ \YY **\*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*** استلى ١٠١ افريقا ۲۶-۲۲۰ ۲۶۷ ۲۸۸ ۲۸۹ افریقای جنوبی ۳۱۶ ۳۲۵ اكوادور ٢٨٥ الجزاير ٢٧ ـ ٤٨ السالوادور 10\_18\_77\_47\_700\_ TAS\_ TAO\_ TY9\_ TYF\_ TSO ال كريستو ۲۱۸ الكوبره ۴۴ اميراتور آلمان ٣٢٤ امپراتوری تزاری ۲۹۰ امپراتوری رم ۷-۳۲۵ امپراتوری قدیمی تزارها ۲۲۶ امریکا ۱۶-۸ ۱۷۱ امریکای جنوبی ۷-۸-۱۴-۸۸ ۲۶۵ امریکای لاتین ۷-۱۵-۱۶ ۱۸-۱۹

بنین ۳۰۶ ـ ۳۰۶ بوگوتا ۲۵۴ بولیوی ۲۸۵\_ ۲۷۰ بيت المقدس ٣٢٩ ـ ٣٢٨ بیران (مزرعه پدر فیدل) ۱۲ ـ ۱۲۲ ـ 104\_174\_174 بيروت ٣١٩ بیمارستان مرکزی ۵۱ ياتاگونيا ٣٥٠ ياتوكاته يهتل ٣٤٧ ياراگونه ۳۲۵ ياريس ۵۶ ـ ۲۲۶ ـ ۳۲۴ ياكستان ٣۶٢ یان دگواجایبون ۱۵۶ يائبلا ٢٥ يرو ٢٣ \_ ٢١٦ \_ ٢٨٨ بنتاگون ۳۵۲ يورتوريكو ١٠٩ يوئبلا ٣١٣

> ت تایوان ۷۵ تیبریاس ۳۲۰

پیناردل ریو ۴۱ ـ ۱۵۵

ح حامانیکا ۴۲-۴۱ ۲۷۷ ۲۲-۴۲-۳۵-۳۰-۲۵-۲۲

۲۸۲-۸۵-۸۲-۷۷

۲۸۲-۸۵-۸۲-۷۷

امریکای مرکزی ۷-۱۵-۱۶

اندونزی ۲۸۰-۳۲۵-۳۶۲

اورشلیم ۷۸-۸۸

اوروگوئه ۷۷-۲۰۵-۳۵۳-۳۵۹

اورینته (ایالت) ۱۲-۱۰۶-۱۰۶

ایالات متحده ۷۱-۶۲-۵۵-۷۵-۶۹

ایالات متحده ۷۱-۶۲-۵۵-۷۵-۶۹

ایالات متحده ۷۱-۶۲-۸۵-۷۸

۲۲-۷۲-۹۶-۸۵-۱۰۹

ایتالیا ۱۰-۴۰-۷۲

ب بانك جهانی ۳۱۶ بايامو ۱۸۶ ـ ۱۹۰ ـ ۱۹۱ برازيليای عصر→ تيبرياس برزيل ۱۹ ـ ۴۸ ـ ۷۳ ـ ۷۵ ـ ۷۶ ـ ۷۷ ـ ۱۱۴ ـ ۱۱۳ ـ ۱۰۱ ـ ۱۱۳ ـ ۱۱۳ ـ ۱۱۳ ـ ۲۰۵ ـ ۲۹۶ ـ ۲۹۶ ـ ۳۶۲ ـ ۳۶۳ ـ ۳۶۲ ـ ۲۹۶ باژيك ۷۶ ـ ۲۹۹ ـ ۲۹۹ بلغارستان ۱۹

ایران ۳۲۰

بندر آلگره ۴۷

دریای عرب ۲۸۹ دومینیکن ۱۶۹ دهلی نو ۳۱۶

ر-ز-ژ رامائوس<sub>و</sub> (شهرك) ۹۴ رم ۱۹\_۲۵\_۳۰۰\_۳۲۲ ريودوژانيرو ۳۵۴ زئير ۳۶۹ زيمبابوه ۲۶ ژاپن ۱۹\_۳۰۰\_۳۰۱

> سانتاکلارا ۲۰۷ سانتاماریا ۸۲

سانتیاگو د کوبا ۱۳ ـ ۱۹ ـ ۲۹ ـ ۵۹ ـ ۵۹ ـ ۱۲۹ ـ ۱۸۹ ـ ۱۹۹ ـ ۱۹۹ ـ ۲۰۰ ـ ۲۹۳ ـ ۲۹۳ ـ ۲۹۳ ـ ۳۸۹ ـ سائو پائولو ۱۶۴ ـ ۳۸۴ ـ سائو پولو (زندان) ۲۸۴ ـ سائو پولو (زندان) ۲۸۴ ـ سفارت آرژانتین ۲۳۲

سفارت ایالات متحده ۲۳۹

سواحل شرقی برزیل ۵۰

جامعهٔ تعاون متقلبل ۱۴۸ جزیره پاینز ۱۹۸ ـ ۱۹۹ جزیره جوانان ۵۱ ـ ۵۵ ـ ۵۵ ـ ۶۲ ـ ۶۲ ـ ۲۰۰

جمهوری دمکراتیك آلمان ۱۹ ـ ۶۹ جمهوری دمکراتیك خلق یمن ۲۶۷ جنوب شرقی آسیا ۲۸۹ جهان سوم ۷۸ ـ ۲۶۱ ـ ۳۰۶

چ ح خ چکسلواکی ۱۹ چین ۹ ـ ۲۲۰ ـ ۲۸۹ ـ ۳۰۵ ـ ۳۰۵ حلبی آبادهای آمریکای لاتین ۲۳۲ خاورمیانه ۲۸۹ خلیج تونکن ۲۶۵ خلیج خوکها ۴۰ ـ ۴۹ ـ ۲۲۱ ـ ۲۳۲ ـ خلیج سانتیاگو د کوبا ۲۸۱ ـ ۲۸۹ خلیج سانتیاگو د کوبا ۲۸۱ ـ ۲۸۹

3

خيابان پاستو ٩٩

دادگاه نورنبرگ ۲۰۶ دانشگاه هاوانا ۸۱ دبیرستان ۱۳۹ ـ ۱۵۲ ـ ۱۶۰ ـ ۱۲۳ ـ ۱۲۹ دبیرستان بلن ۴۱ ـ ۱۳۸ ـ ۱۳۹ ـ ۱۸۳ دبیرستان ممتاز یسوعیان دبیرستان بلن دریاچه جنیسده ۳۲۰ دریای سرخ ۱۶۴ ك

کرهٔ جنوبی ۷۵-۳۲۵ کشورهای اسپانیایی زبان ۳۲۲ کشیورهای تیوسعیه بافتیه سرمایه داری ۳۴۹

كتابخانه اسكندريه ٣٣٣

کشورهای جهان سوم ۲۲۵ ـ ۳۱۶ ـ ۳۱۶ ـ ۳۱۶ ـ ۳۱۷

۳۶۷\_۳۵۷\_۳۱۷ کشورهای شرق ۸ کشورهای عضو ناتو ۴۴۹ کشورهای غیرمتعهد ۳۱۶ کستی لاسایه ۱۲۹ کلمبیا ۲۱۶

کلیسای ارتدوکس ۲۲۶ کلیسای جامع سانتیاگو د کوبا ۱۲۴ سودان ۲۲۵ سوئیس ۱۹ سیبونی ۱۸۶\_۱۸۷ سیوداد لیبرتاد ۲۴۹ سیین فوئگوس ۵۱\_۵۵\_۵۹ سییرامائسترا ۴۰\_۱۸۸\_۱۸۹\_۱۹۹\_ ۲۲۸\_۲۲۲\_۲۰۸

ش

شوروی → اتحاد شوروی شیکاگو ۷۳\_۳۲۶ شیلی ۳۸\_۳۹\_۴۰\_۴۱\_۴۲\_۴۳\_ شیلی ۲۸۵\_۲۷۷\_۲۰۵\_۸۱

ص صومعه ودادو ۸۱ ع عربستان ۱۶۳ ف

فرانسه ۱۹\_۵۶\_۲۳۶\_۳۰۰\_۳۲۴ فلسطین ۳۱۹ فیلادلفیا ۴۳۴ فیلیبین ۱۰۹

> ق قاره آمریکا ۲۸۸ قانا (شهرك) ۹۴ قربانگاه جلجتا ۳۶۵

مدرسة بلن → دبيرستان بلن ۲۱۸ مدرسهٔ يروگرسيوا ۲۱۸ مدرسهٔ دولورس ۱۳۹\_۱۳۹\_۱۵۹ مدرسهٔ دینی کوبره ۲۳۳ مدرسهٔ کاتولیك ها ۲۹ مدرسهٔ لاسایه ۱۳۱\_۱۳۲ 18- 104 149 -مدرسة مذهبي سن كارلوس ۲۸ مدرسة مريم بانوى آلام ما ← مدرسه دولورس مدرسة بسوعىها -> دبيرستان بلن ۱۳۸\_۱۳۹\_۱۸۸ مدلین کلمبیا ۲۳ ـ ۲۸۴ مسکو ۱۹ 184 ... مغولستان ۵۲ مكزيك ٨\_٧٧\_٨ ١٠١\_٢١٠٩ \_ 421 \_ 440 \_ 404 \_ 447 \_ 441 \_ 44. 459 \_ 454 مكزيكو ٣٥٠ مكزيكوسيتي ٣٥۴ منطقة كارائيب ٢٨٤ موزامبيك ٢٤٧ موزهٔ همینگوی ۵۱ مونكادا (يادگان) ۲۱-۳۱-۴۹

کوبا ۵-۶-۱۸ ۴۵-۴۵ ۵۲ ۵۳ ۵۳ 1.4-1.4-1.8-1.1-94-98-91 144-14-14-110-1-4-YYY\_YYQ\_Y\\$\_Y.9\_Y..\_\A.\_ 40-- 141-104-140-147-148-489 \_ 484 \_ 481 \_ كوردرو لانزا دمونتره مولو ١٠١ كنگوى سابق پلزيك →زئير كنيسة ناصره ۲۵۷ گالیسیا ۱۰۶ ـ ۱۱۱ ـ ۱۱۴ گالیسیای اسپانیا ۱۰۵ گامانا ۳۰۹ گرانما (کشتی اکتشافی) ۱۰۹ كواتمالا 10\_11\_44\_746\_74 ليما ٢٠٩ لهسبتان ١٩ ـ ٢٥١ ماناگوا ۴۲ مایاری ۱۱۶ مجارستان ١٩ مجامع استانی حکومت خلق ۳۴۶ مجامع شهری حکومت خلق ۳۴۶ مجمع ملی ۳۴۶ مدرسهٔ برادران مسیحی - دبیرستان

بلن ۱۲۹

- ۲۰۷ \_ ۱۹۸ \_ ۲۰۹ \_ ۲۳۷ میناس گرایس ۳۱۰ ن

ناصره ۲۵۷ نورنبرگ ۲۰۶ نیکاراگوا ۸\_۱۵\_۱۶\_۱۸\_۲۲\_۴۹\_ نیکاراگوا ۸\_۱۵۵\_۱۶۷۸\_۲۷۴\_ ۲۷۲\_۲۷۸\_۲۵۵ نیویورك ۲۷۸\_۱۷۱\_۱۷۹

و واتیکان ۱۶ ۱۸ ۲۲ وارادرو ۸۰ ودادر ۲۴۹

ویتنام ۱۹\_۵۲\_۵۲\_۲۰۵ ویستا الگر، ۱۵۱ ویکتوریا ۸۲

ھي

هارانا ۱۳-۲۶-۵۹-۷۰-۸۰-۱۰۸ ۱۸۰-۱۷۹-۱۵۵-۱۵۲-۱۸۲ ۱۸۴-۱۸۴-۱۸۹ ۱۸۴-۱۸۹-۱۸۹ هائیتی ۱۱۳ هند ۱۹-۱۸-۲۷-۲۷-۲۸۹-۲۰۹ هند شرقی اندونزی هوندراس ۱۰۱

يونان ٢٢.٣

## فرقه ها، ادیان، مذاهب، سازمانها، شرکتها، زبانها، ملیتها، مجله ها و کتابها

آبزاكاد ابرا ۹۴ آبداكاد ابرا ۹۴ آبدئيست (مجله) ۶ آبدئيست مبارز (مجله) ۶ آرژانتيني ۳۱۰ آريستو كراتيك ۱۵۱\_۲۱۷ آريستو كراسي ۱۵۴\_۲۱۰ آزتكها ۸\_۲۱۹\_۲۷۰ آمريكاييها ۱۷۱\_۲۷۰\_۱۷۸ آئين بانوى نيكوكار ما ۲۱۹ آئين لازاروس مقدس ۲۱۹

اتحادیه های کارگری سوسیالیست ۲۸۹ اتیوپی ۲۸۹ اربابان آمریکایی ۱۷۱ ارتش شورشی ۲۴۳

اجلاس كشورهاي غيرمتعهد ٢۶ ا اسپانیایی ۲۱ ـ ۱۴۳ ـ ۱۹۱ اسهانیایی ها ۸۵ ۱۶۶ ۲۱۹ ۲۲۰ ۲۲۰ YAA\_YAY\_YYD استعمارطلیان اسپانیولی ۸ استفهای امریکایی ۲۸۲ أسقفهاي أيالات متحده 271-277 اسقف های برزیلی ۲۸۵ اسقف های کاتولیك ۲۶ ـ ۲۸۵ اسلام ۲۸۹ اسناد واتیکان دوم ۱۰۰ اصلاحیه یلات ۱۷۷ اعلاميه سانتافه ۲۸۶ افروده ای بر نقد فلسفه حقوق مگل (کتاب) ۲۲۷ اکتوالیته رویتریوز (مجله) ۲۸

اکسلسیور (روزنامه) ۷۱

ال كروسرو (كوه) ٧٧

اوپوسی دپی (جنبش) ۲۱

ایمان در سوسیالیسم ۳۷ ابنكاها ٢٢٠ ـ ٣٥٠ بایتیستها (فرقه) ۲۸ بانك جهاني ٣٠٥ بانك حافظهٔ دولت كوبا ٧٠ برادران مسيحي ٤٩ ـ ١٣٤ ـ ١٣٥ ـ 144\_144\_144\_146 بربرها ٣٣٣ بردگان ۳۳۵ برزیلی (زبان) ۴۷ ۸۵ ۲۰۰ برنامهٔ مونکادا ۲۰۹ بنه دیکت (فرقه) ۲۰۱ بودایی ۳۰۲ ۲۰۱ بورژوا آریستوکراتی ۱۵۱ بورژوازی ۱۵۱ \_۱۵۲ \_۱۶۵ بورژواها ۱۷۹ بي خدا (مجله) ع تاريخ مرا تبرئه خواهد كرد (کتاب) ۲۴۸ تبعیض نژادی ۲۸۴ ترنتا گیورنی ۳۱۲ پاتریسین هاپ ۳۲۵ يرتغاليها ۸۵ پرسیتبیرن (فرقه) ۴۰

ال گوریون (گنجشك خانگی) ۱۴۱ الهيات آزادي بخش ١٤-٨-٢٣-٢٣ \_YAS\_1.4\_AY\_W.\_Y9\_Y5\_YD 797\_ 497\_ 497 امپرياليسم ١٧٤ امپرياليسم آمريكا ع امپرياليستها ۸ امریکایی ها ۱۴ ـ ۱۹ انترناسيوناليست ١٤٩ ـ ٢٤٧ انتقاد فلسفة حقوق هكل (كتاب) ۶ انجمن بين المللي كارگران ٣٢٨ انجمن كاسادلاس امريكاس ٨١ انجمن های محلی مسیحی ۱۵ ـ ۳۰ ـ YAD\_ FY انجمن های محلی مسیحی چیست ۴۴ انجیل (کتاب مقدس) ۴۲ ۴۳-۴۳ 450\_454\_140\_44\_AV\_AS انسان کمونیست ۳۴ انسان مسيحى ٣٤ انیمیسم ۲۸۹ انقلاب روسیه ۲۲۸ انقلاب ساندینیستی ۲۷۸ انقلاب سوسياليستي ۲۲۸ انقلاب سوسياليستي كوبا ٢٨٤ انقلاب فرانسه ۲۴۶ ـ ۳۳۰ انقلاب مكزيك ٢٢٨. انقلابی مسیحی ۱۶

ح حزب ارتدوکس ۱۷۳ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۹ ـ ۱۸۰

حزب بلشویك ۳۲۸\_۳۲۹ حزب سوسیالیست خلق ۲۴۱\_۲۴۳\_ ۲۴۵\_۲۴۴

> حزب کمونیست کوبا ۴۱ ـ ۲۳۴ حزب مردم کوبا ← ارتدوکس حزب کمونیست شوروی ۲۱ حواریون ۱۳ ـ ۹۷ ـ ۲۱۶

ح خادمین مذهبی ۲۴ خدایی دیگر → با خدا صادق باشیم (کتاب)

٥

داغ و سرد (کتاب) ۵۰ دتال پالو ۱۴۱ دلالان رای ۱۲۷ دن آرام (کتاب) ۲۴۶ دولت ساندینیست ۱۵ ـ ۱۶ دولت واتیکان ۳۱۲ دومین شورای واتیکان ۴۴ دومینیکن (فرقه) ۲۸۱ ـ ۲۶۲ ـ دومینیکن ها ۱۴۵ دیالکتیك ۳۲۹

ديريامبا (كوه) ٣٧

پروتستان ۲-۴۱\_۲۱۸\_۲۲۲\_۳۰۱\_ ۳۰۲

پروتستانها ۸۵ پلبینها ۳۳۵ پنتاگوستالیستها (فرقه) ۲۸ پیروی از مسیح ۱۶۴ پی.اس.پی (حـزب سـوسیــالیست خلق) ۲۳۴\_۲۴۳

ج جامعه فئودالي ١۶٥ جایزه کاسادل لاس امریکاس ۴۹ جبهه آزادی بخش ملی ساندینیست ۱۰۴ جبهه ساندینیست ۲۷۷ جمعه خوب ۱۳۷ جمهوری خواه ۱۷۷ جمهوری خواهان ۱۵۷ جمهوری فدرال آلمان ۵۶ جنبش انجمنهای مسیحی ۲۳ جنبش بیست و ششم ژوئیه ۲۳۴\_۲۳۶ 705\_ YFT\_ YFY\_ YF1 \_ YTV\_ جنبش كمونيستي ٧ جنرال موتورز ٧٣ جنگ داخلی اسپانیا ۲۲۸ جنگ ویتنام ۴۰

جوديوس→جهود

جهود ۱۲۶\_۱۲۲\_۱۲۴

دیکتانوری پرولتاریا ۹ دیکتاتوری نظامی ۱۸۱ رادیکال ۲۳۰ ۲۲۰ راديو ربلده ۲۴۱ رادیو ریگان ۱۷۷ رادیو گوبلز ۱۷۷ رادیو مارتی ۱۸ ـ ۱۷۷ رادیو هیتار ۱۷۷ راهب دومینیکن ۵ ـ ۳۲۱ راهبه های امریکایی ۱۶ راهبههای کوبایی ۴۰ رژیم باتیستا ۱۷-۱۸۱-۲۰۳ رسالهٔ پولس به رومیان (کتاب مقدش) ۹۵ رسالهٔ بسولس مقدس (کتساب مقدس) ۹۶ روز مقدس معصومان ۱۱۰ ز-ژ زردپوست ۲۸۸ زندان سیاسی در کوبا ۲۳۶ ژوزئیت (فرقه) ۸۱

س سازمان ملل متحد ۲۶ سـازمـانهـای انقــلابی متحــد (او.آر.ای) ۲۳۴\_۲۴۳

سانتریا (مذهب) ۲۱۹ ساندنست ما ۲۲ ۲۲ ۲۲ ۲۲۸ سبك اسهانيايي ١٢ سربازان آمریکایی ۲۳۵ سرخ پوست ۲۸۷ سرخ پوستان ۸ ـ ۸۱ ـ ۱۰۴ ـ ۲۶۵ ـ YY.\_YYA\_Y4F\_Y4.\_YAY\_YFF سرخ پوستان گواتمالا ۱۰۴ سرخ پوست کوبایی ۲۸۷ سفيديوست ١٥٢ ـ ٢٨٧ سند سانتافه ۱۰۴ سوسياليستي ١٤٩ ـ ١٧٥ سوسياليسم ۶ سوسياليسم ماركسيستى ٩ سوگند به خدا (با خدا صادق باشیم) (کتاب) ۸۵ سيا ۳۰ ۲۰۵ ساهان ۳۳۰ سیاه پوست ۱۵۲ ـ ۱۶۳ ـ ۲۸۸ سیاه پوستان ۲۹۴ سیاه پوستان امریکا ۳۳۲ سيبونى ۲۸۷ سيبونيها ٢٥٠

شاهدان یهوه ۲۲۲

شب سن بارتلمي ۲۲۶

شبكه تلويزيوني بانديرانتس جم

ف

فاتحان اسپانیولی ۸ فاشیست ۲۶۴ فائو (سازمان) ۵۳ فـدراسیـون دانشگـاهی جـنبش دانشجویان مسیحی ۲۵۷ فدراسیون زنان کوبا ۲۰۸-۱۰۳ فراماسون ها ۱۹۴ ـ۱۹۵ فرانسیسکن (فرقه) ۸۱ فرماندهی انقلابی ۲۳۴\_۲۴۲\_۲۴۲\_

فریسیان ۸۶\_۸۷\_۸۸ ۱۹\_۹۱\_۹۲ فیدل و مذهب (کتاب) ۱۹\_۲۲\_۲۸

> قاضی عسگر ۲۰۳ قدیسین ۱۰۸

ك

کاپیتالیسم ۸ <sup>۸</sup>کاپیکباها ۵۰ کاتولیك ۷ ـ ۲۸ ـ ۳۳ کاتولیك واقعی ۲۸ کارگران برزیلی ۱۰۴ کاسادلاس امریکاس ۴۵ کتاب مقدس ۱۶۲ ـ ۱۶۳ ـ ۱۶۳ ـ ۱۶۹ ـ ۱۶۹ کشاورزان نیکاراگوا ۱۰۴ کشیش ۱۲ شرکت فیات ایتالیا ۷۳-۷۴-۷۵ شرکت های چندملیتی ۷۵-۹۲ شعبهٔ برزیلی فیات ۷۴ شنبه مقدس ۱۳۷ شورای اسقف های کوبا ۲۸ شورای جهانی کلیساها ۲۷۸ شورای دوم واتیکان ۸۲ شورای همیاری اقتصادی ۵۲ شیلیایی ۳۱۰

ص ض صندوق بین المللی پول ۷۲ ـ ۳۱۶ ـ ۳۶۰

> صومعهٔ دومینیکن ۸۱ ضدمذهب (مجله) ۶ - ط طبقه الیگارشی ثروتمند ۱۵۱

ع مشاءربانی ۱۳۴ ـ ۱۳۵ ـ ۱۶۰ ـ ۱۶۰ عشاءربانی ۱۳۴ ـ ۱۳۵ ـ ۱۶۰ علیرغم تمام آرزوها (کتاب) ۱۷ عمو سام ۵۰

عهد جـدیــد (انجیـل ـ کتــاب مقدس) ۸۲\_۱۶۴

عهد عتیق (توراث ـ کتاب مقدس) ۸۵ ـ ۱۶۴

> عید میلاد مسیح ۱۱۱ عیسی مسیح، نجات بخش ۱۰۰

کودتای باتیستا ۲۰۴ گ

گرانما (ارگان کمیته مرکزی حزب کمونیست کوبا) ۹۸ گرانما (گروه نظامی) ۲۳۷ گروه سانتاقه (ایمان مقدس) ۲۹۴ گروه کاشفان ۱۵۹

لاتیفوندیا (نوعی تقسیم بندی زمین) ۱۷۱ لنینیست ۲۱ لنینیسم ۲۷

لوقا (انجيل) ۸۲\_۸۸\_ ۸۹\_۲۵۷\_ ۳۲۳

م مارکسیست ۲۰ ـ ۲۱ ـ ۲۸ مارکسیستی ۲۸ ـ ۲۹ ـ ۲۸ ـ ۲۸ ـ ۱۷۳ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۴ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۸ ـ ۱۷۸ ـ ماریان (فرقه) ۸۱ ماگناکارتا (قانون) ۲۳ مانیفست حزب کمونیست ۲۷۰ مایاها ۲۰۰۸ میافین مذهبی کاتولیک ۱۶ متافیزیک ۲۳۰ متافیزیک ۲۳۰

متدیست ۲۶

متى (انجيل) ۸۲ ۸۹ ۳۲۳

کشیشان ۸ کشیشهای اسپانیایی ۲۳۲ کشیشهای جامائیکا ۳۵ کشیشهای شیلی ۳۸ ـ ۴۰ ـ ۴۱ کشیش های فرقه دومینیکن ۸۱ کفار ۸۲ كلسا ٨-١٤-٢١ ٢٠-١٢ ٢٠ YA\_ YV\_ Y8\_ Y0\_ کلیساهای پروتستان ۲۸۱ کلیسای ایتالیا ۳۱۲ کلیسای پروتستان ۲۵۲ ـ ۲۶۱ ـ ۲۷۳ کلیسای خلقی ۱۵ كليساى رهايي بخش→الهيات آزادي بخش کلیسای کاتولیك ۷-۱۴-۱۷ ۲۴-۱۸ ..., 40\_ 47\_ 48\_ کلیسای کاتولیك سویس ۱۹ کلیسای مسیحی ۵ كمونيست ١٤-١٥-١٤ ٢٠-٢١ ٥٠٠ 4. \_ 40 \_ 44 \_ كمونيست تخيلي ١۶٩ کمونیسم ۳۸ كمونيستها ٢٠٧٧ کمیته های دفاع از انقلاب ۸۰ كنفرأنس دوم واتيكان ٣٠۶ کنگره ملی برازیلیا ۴۸

کودتای ارتجاعی ۱۸۱

ناسیونالیست ۱۵۷ ناکجاآباد ۲۶۲ ـ ۲۸۷ ناکجاآبادگرایی ۲۶۳ نهضت اصلاح مذهب ۲۲۶ نیویورك تایمز (مجله) ۳۴۸

و واشنگتن پست ۲۴۸ وزارت خارجه ایالات متحده ۱۷ ونزوئلائی ۴۸

\_

هائیتی یائی ها ۱۶۵ هندو ۳۰۱ ـ ۳۰۲ هندوئیسم ۲۸۹ ـ ۳۰۳ هول کوئین (کارخانه) ۵۲

ی یسوعی ها ۲۱۷ ـ ۲۶۱ یسوعی های اسپانیایی ۱۶۶ ـ ۲۱۷ یسوعیان ۱۳ ـ ۱۴ ـ ۲۰ ـ ۳۰ ـ ۳۹ ـ ۳۹ ـ یکشنبه تجلی مسیح ۱۳۷ یوحنا (انجیل) ۸۲ ـ ۸۸ ـ ۸۸ یونایتدفروت ۱۳ ـ ۱۷۷

> یونانیها ۸۴ یهودی ۳۲۵

يهوديان ۸۲

مجلس قدرت خلق ۵۲ ـ ۵۹ مذاهب آفریقایی ۲۱۹ مذهب برده ها ←مسیحیت مذهب بودایی ۲۸۹ ـ ۳۰۳ مذهب پروتستان ۳۱۳ مرقس (انجیل) ۸۲ ـ ۸۹ ـ ۹۰ ـ ۹۱ ـ ۹۳

مرکز اسقفی نیکاراگوا ۳۷ مری نول (فرقه) ۲۷۹ مزدوران ریگان ۴۸ مستیزوها ۱۲۴\_۲۳۵ ۲۹۸ ۲۹۴ مسلمان ۳۰۱ ۲۰۲ مسیحیان ۷ – ۲۸ ۲۲ مسیحیان اروپا ۶۶ مسیحیان طرفدار سوسیالیسم ۲۷۷ ـ

مسیحیت ۷-۸-۳۳-۳۸-۳۹-۳۹ مسیحیت کاتولیك ۱۲ مسیونرهای اسپانیایی ۲۶۵ مسیونرهای پرتغالی ۲۶۵ مسیونرهای پرتغالی ۲۶۵ منطقه کارائیب ۲۸۹ مؤسسهٔ پزشکی مناطق استوایی ۶۲ مهاجران هائیتی ۱۱۳-۱۲۸ ۱۲۹ نازی ها ۳۲۵-۳۲۴

